
111

РО
С

С
И

Й
С

К
А

Я
 Э

М
И

ГР
А

Ц
И

Я
 В

 М
О

Н
ГО

Л
И

И

Туха-оленеводы Монголии:  
вехи истории и современное состояние

Жанна Монгеевна Юша
(Музей антропологии и этнографии им. Петра Великого РАН:  

Российская Федерация, 199034, г. Санкт-Петербург, Университетская наб., д. 3)

Аннотация. В работе на основе опубликованных и новых полевых материалов оха-
рактеризованы важные исторические события ХХ в., произошедшие в жизни туха-
оленеводов Монголии, проанализировано современное состояние данной этнической 
группы, которая в научном плане малоизучена, что составляет актуальность и но-
визну проведенного исследования. Рассмотрены волны миграционных процессов и ухода 
туха-оленеводов из Тувы в Хубсугульский аймак Монголии, определены основные при-
чины, связанные с различными социально-экономическими факторами. Проанализи-
ровано современное состояние этнической группы, их самоназвание и идентичность, 
приведены сведения о современном этническом составе туха и его численности. Уде-
лено внимание новообразованному этнониму цаатан в значении «имеющий оленей», 
распространенному в Монголии для обозначения туха-оленеводов, ведущих отличный 
от монгольских скотоводов хозяйственную деятельность. Отмечена устойчивая 
приверженность оленеводов к шаманской традиции, несмотря на усилия корейских 
миссионеров обратить их в другую веру. Рассмотрены вопросы языковой ситуации 
малочисленной группы в иноэтничной среде, утрата родного языка детьми, билинг-
визм среднего и старшего поколений, особенности имянаречения на двух языках (на 
родном и монгольском), использование топонимов на родном языке. В условиях совре-
менного анклава показаны сохранность и изменчивость некоторых мифологических 
представлений и обрядовой практики у туха-оленеводов в сопоставлении с тере-холь-
скими тувинцами на примере мифологического персонажа Бадыкшаан и в проведении 
календарных празднеств и обрядов. 

Ключевые слова: туха-оленеводы, трансграничные регионы Тувы и Монголии, исто-
рические события ХХ в., современное состояние анклавной традиции, мифологические 
представления и обрядовые традиции

Дата поступления статьи: 16 сентября 2025 г.
Дата публикации: 25 декабря 2025 г.
Для цитирования: Юша Ж. М. Туха-оленеводы Монголии: вехи истории и совре-

менное состояние // Традиционная культура. 2025. Т. 26. № 4. С. 111–121.
DOI: https://doi.org/10.26158/TK.2025.26.4.009

УДК 398.3
ББК 82.3



112

Н
ау

чн
ы

й 
ал

ьм
ан

ах
  Т

РА
Д

И
Ц

И
О

Н
Н

А
Я

 К
УЛ

ЬТ
У

РА
  Т

ом
 2

6.
 №

 4
. 2

02
5

ВВЕДЕНИЕ

Тувинский анклав Монголии, согласно 
территории современного расселе-

ния, условно разделяется на три большие 
группы: тувинцы-скотоводы, прожива-
ющие в Северо-Западной Монголии; ту-
винцы-оленеводы региона Хубсугулья; 
скотоводы и земледельцы, переселившие-
ся в Центральную Монголию [Юша 2025, 
220]. Все тувинские группы, дисперсно 
проживающие в Монголии, своей исто-
рической родиной считают Туву, относят 
себя к части тувинского этноса.

Туха, или тувинцы-оленеводы Мон
голии, проживают в северной части 
страны на территории отдаленного и труд-
нодоступного Хубсугульского аймака, их 
основным хозяйственным занятием, как 
и раньше, является разведение оленей. 
Места сезонных кочевок оленеводов на-
ходятся в высокогорной тайге недалеко 
от российско-монгольской пограничной 
зоны. Территория Хубсугульского аймака 
граничит с Республикой Бурятия (места 
проживания сойотов), Иркутской обла-
стью (места проживания тофаларов), Те-
ре-Хольским кожууном Республики Тува, 
что повлияло на существование давних 
историко-культурных контактов между 
тюрко-монгольскими и оленеводческими 
народами в этом регионе. 

На сегодняшний день язык, традици-
онная культура, жизнь и быт оленево-
дов Монголии малоизучены, на эту тему 
имеется небольшое количество научных 
публикаций ([Бадамхатан 1996; Рагагнин 
2011; Биче-оол, Самдан 2012; Серен 2014; 
Чулуун 2014; Куулар, Сувандии 2017; 
Сыртыпова, Наранцэцэг 2023] и др.).

Цель данной статьи  — рассмотреть 
исторические события, произошедшие в 
жизни туха в течение ХХ в.; охарактеризо-
вать современное состояние этнической 
группы, проанализировать сохранность 
и изменчивость некоторых мифологиче-
ских представлений и обрядовой практи-
ки. Источниками для написания статьи 

послужили опубликованные и архивные 
материалы, а также полевые исследова-
ния, проведенные автором в 2011 и 2025 
гг. в стойбищах оленеводов в Баруун и 
Зуун тайге Хубсугульского аймака, а так-
же в Тоджинском (2003) и Тере-Хольском 
(2024) кожуунах Республики Тува.

ИСТОРИЧЕСКИЕ СОБЫТИЯ  
В ЖИЗНИ ТУХА В ХХ в.
Туха, или тувинцы-оленеводы, являются 
выходцами из районов Тоджи и Тере-Хо-
ля Республики Тува, у которых традици-
онным занятием является оленеводство1. 
Данная группа тувинцев по образу жиз-
ни и хозяйственно-культурному типу 
существенно отличается от тувинцев-
скотоводов, проживающих в России, 
Монголии и Китае. В большей степени 
туха в хозяйственно-культурном плане 
близки с оленеводческими народами Вос-
точных Саян — тувинцами-тоджинцами, 
тофаларами и сойотами. По историче-
ским данным, в период господства Цин-
ской империи в 1878 г. Хубсугульский 
хошун был отделен от Тувы, переиме-
нован в Хасутский и перешел в ведение 
цзянь-цзюня в Улясутае, но сохранил по-
гранично-податные повинности и по от-
ношению к амбын-нойону Тувы [История 
Тувы 2001, 219]. Поэтому до начала ХХ в. 
территория Хубсугульского аймака вхо-
дила в состав Тувы, однако Всетувинский 
учредительный хурал 13–16 августа 1921 г.,  
провозгласивший создание Тувинской 
Народной Республики (Танну-Тыва Улус), 
постановил исключить Хубсугульский 
(Хасутский) хошун из состава Тувы 
[Маннай-оол 1995, 57]. После этих собы-
тий, в процессе демаркизации границы, 
немногочисленная группа тувинских оле-
неводов осталась на территории Хубсу-
гулья и приняла гражданство Монголии 
[Чулуун 2014]; возможно, с ними и воссо-
единились тувинские беженцы, однако в 
памяти нынешнего поколения эти сведе-
ния отсутствуют. 

1 Тувинцы Тоджи и Тере-Холя с 2001 г. в качестве тувинцев-тоджинцев получили статус ко-
ренных малочисленных народов Сибири. У оленеводов Тоджи поголовье оленей достигает более 
1000 голов; у тере-хольских — на 2024 г. имеется одно хозяйство с оленьим стадом до 10 голов.



113

РО
С

С
И

Й
С

К
А

Я
 Э

М
И

ГР
А

Ц
И

Я
 В

 М
О

Н
ГО

Л
И

И

В документах из архивов Монголии 
отражена переписка между дипломати-
ческими органами ТНР и МНР относи-
тельно граждан Тувы, которые группами 
переселялись на территорию Хубсугульско-
го аймака [Натсак 2024, 66]. Эти документы 
свидетельствуют о том, что бегство тувин-
цев Тоджи и Тере-Холя в район Хубсугулья 
началось в период ТНР и шло несколькими 
волнами вплоть до 1950-х гг. В частности, 
в письме от 15 декабря 1938 г. имеется об-
ращение с просьбой к монгольской сторо-
не поймать сбежавших тувинцев во главе 
с шаманом Ыргак-Кулаком [Собрание ар-
хивных документов 2014, т. 3, 364]. Далее в 
письме от 25 марта 1939 г. сообщается о за-
держании около 30 тувинских семей и воз-
вращении их в Тере-Холь [Там же, 374–375];  
от 10 апреля 1943 г. содержится сообщение 
о переселении тувинцев в сумон Эренчинл-
хумбо Хубсугульского аймака [Там же, 406]; 
от 21 июня 1953 г. встречается сообщение о 
переселении тувинцев в сумон Эренчинл-
хумбо Хубсугульского аймака [Собрание 
архивных документов 2014, т. 4, 21–24].

В наши дни в условиях изолированного 
анклава у представителей разных поколе-
ний закономерно возникают вопросы о 
причинах разделения своего народа, по-
пытка объяснения ухода туха-оленеводов 
от основного тувинского населения. Один 
из наших информантов, Орус, 1940 г. р., из 
рода урут, вспоминал: «Когда мы с родите-
лями в 1945 г. бежали из Тоджи в Монголию, 
мне было 5 лет. Мы скрывались в тайге 
три года с 1945 по 1948 г., жили в тайге 
возле границы, не хотели возвращаться 
домой. В 1948 г. нас поймали милиционеры 
(шагдаа), отправили нас обратно в Тод-
жу. Среди нас были в основном женщины 
и дети, в то время большинство мужчин 
были на охоте, а остальные пасли оленей. 
В Тодже меня зачислили в начальную школу, 
но через некоторое время моя семья вместе 
с другими снова бежала в Монголию» (Зап. 
в Восточной Тайге, Хубсугульский аймак, 
2025 г. Соб. Ж. М. Юша). 

У туха-оленеводов нами зафиксирова-
ны случаи разделения тувинских семей 
во время бегства оленеводов в Монго-
лию. Нередко случалось так, что тувин-

цам приходилось тайно уходить днем, 
когда их дети еще учились в школе. На-
пример, в результате такого случая две 
родные сестры были разлучены в детстве 
и выросли в разных странах. Старшая 
сестра  — Александра Чамбыловна Бара-
ан (тув. имя Шеми) в настоящее время 
живет в Туве в Тоора-Хеме, выросла в се-
мье родственников, работала учителем в 
средней школе. Младшая сестра — Чечек 
(монг. имя Сайнцэцэг), выросла с родите-
лями, живет в Восточной тайге, в местной 
среде считается уважаемой шаманкой. 

Основными причинами ухода олене-
водов из Тувы в Монголию стали различ-
ные социальные факторы: конфискация 
собственности зажиточных слоев на-
селения, высокие налоги, принудитель-
ная коллективизация, репрессии против 
лам и шаманов, подавление антиправи-
тельственного восстания на Тере-Холе в 
1932  г., переход на оседлость, неприятие 
новой власти ТНР и позже СССР. В наши 
дни называются и другие причины ухода 
со своей исторической родины. Напри-
мер, одной из актуальных версий счита-
ется бегство из Тувы по предсказанию 
знаменитой шаманки Наваа, по которой 
тувинцы из рода урут, оставшись в Туве, 
были бы обречены на гибель. По другой 
версии причиной называют начавшуюся 
Вторую мировую войну, во время которой 
ТНР оказала непосильную помощь СССР. 
В эти годы оленеводы в принудительном 
порядке забивали большое поголовье 
оленей, из-за чего резко уменьшилось их 
количество. «Вся экономика Тоджи была 
направлена на помощь фронту. Забивали 
тысячи оленей, крупного рогатого скота 
для Красной Армии» [Биче-оол, Самдан 
2012, 32]. Следует отметить, что бежен-
цы из Тувы только в 1956 г. смогли стать 
гражданами Монголии, некоторые из них 
более 20 лет не имели гражданства.

В местах сезонных кочевок оленеводов 
в Хубсугульском аймаке до настоящего 
времени большое значение имеет терри-
ториальное и родоплеменное разделение 
в зависимости от исходного пункта Тувы. 
В связи с образованием сумона Цагаанну-
ур в 1985 г. в наши дни в Восточной Тайге 



114

Н
ау

чн
ы

й 
ал

ьм
ан

ах
  Т

РА
Д

И
Ц

И
О

Н
Н

А
Я

 К
УЛ

ЬТ
У

РА
  Т

ом
 2

6.
 №

 4
. 2

02
5

живут родоплеменные группы из Тоджи, 
в Западной Тайге  — из Тере-Холя, кото-
рые и на территории Тувы занимались 
разведением оленей [Юша 2025, 123], 
эти хозяйства входят во вторую бригаду 
(монг. баг) Цагааннуурского сумона. Хотя 
данные группы оленеводов территори-
ально разобщены, они помнят места ис-
хода их предков с исторической родины, 
их объединяет общая туха идентичность, 
традиционная культура, родной язык и 
хозяйственно-культурный тип.

Если обратить внимание на места ис-
хода оленеводов из Тувы, то район Тере-
Холя граничит с Монголией, территория 
Тоджи находится севернее  — на Восточ-
ных Саянах, где проходит граница Тувы 
с Иркутской областью и Бурятией. Как 
объясняют тере-хольские тувинцы, до 
середины ХХ в. оленеводы Тоджи и Те-
ре-Холя активно контактировали через 
Бус тайгу, находящуюся между этими 
районами, по которой проходила оленья 
тропа. Бус тайгу также упоминают и ту-
ха-оленеводы, которые считают, что через 
эту тайгу тувинцы-тоджинцы и приехали 
в Хубсугул. Местные жители считают, 
что от их мест проживания недалеко на-
ходятся населенный пункт Кунгуртуг и 
местность Тарыс Тере-Хольского кожууна 
Республики Тува. По утверждению тере-
хольских и хубсугульских оленеводов, в 
1970-е гг. в Бус тайге они тайно устраива-
ли встречи с родственниками, живущими 
по обе стороны границы.

Вплоть до 1970-х гг. тоджинская груп-
па тувинцев (в отличие от тере-хольских 
тувинцев, живших раньше в соседстве с 
монгольскими народами) хорошо владе-
ла родным языком; в семье они общались 
исключительно на родном языке, поэтому 
дети поступали в школу без знания мон-
гольского языка.

СОВРЕМЕННОЕ СОСТОЯНИЕ 
ЭТНИЧЕСКОЙ ГРУППЫ 
На основе полевых материалов в нашей 
работе рассматривается современное со-
стояние этнической группы туха с учетом 
следующих важных факторов: самоназва-
ние и идентичность, этнический состав, 

численность, религиозная сфера и языко-
вая ситуация.

Оленеводы Монголии до настоящего 
времени сохраняют самоназвание туха 
(фонетический вариант этнонима тыва), 
которое подтверждается историческими 
сведениями: «…население Хубсугульского 
хошуна еще в конце XIX в. называло себя 
“туфа” или “туха”» [История Тувы 2001, 
227]. С середины ХХ в. монгольские народ-
ности называют их цаатанами (в переводе 
с монгольского цаа означает «олень», цаа-
тан  — «имеющий оленей»), подчеркивая 
их хозяйственную деятельность, отлич-
ную от скотоводов-монголов. Как считают 
сами туха, при необходимости указания 
рода деятельности по правилам монголь-
ского языка наиболее употребительным 
является слово цаа + чин «оленевод» (ср. 
мал + чин «скотовод»), тогда как цаа + тан 
показывает «наличие оленей». В наши дни 
многие представители туха недовольны 
этнонимом цаатан для обозначения их на-
рода. Им кажется, что цаатан звучит как 
обидное прозвище и имеет уничижитель-
ную окраску, в то время как туха имеют 
этническое самоназвание, богатую тра-
диционную культуру. От представителей 
туха можно услышать подобные высказы-
вания: «Мы же монголов не называем чаба-
нами по их хозяйственной деятельности, 
а нас прозвали так. Было бы лучше, если 
бы они нас называли туха» (ПМА 2025). 
Схожие реплики оленеводов о новооб-
разованном этнониме цаатан отмечают 
и другие исследователи: «Цаатан, как по-
лагают информанты, означает “имеющий 
оленей”, и в этом есть что-то уничижитель-
ное» [Сыртыпова, Наранцэцэг 2023, 183].

В условиях иноэтничной среды в на-
стоящее время туха не имеют прямых 
и длительных контактов с материнским 
этносом, а также монгольскими тувин-
цами-скотоводами из-за обособленности 
района их проживания. Применение само-
названия туха в основном проявляется не 
только в среде своих соплеменников, но и 
во время редких встреч с представителями 
монгольских, российских или китайских 
тувинцев, приезжающих к ним в эти края. 
Несмотря на обособленное положение и 



115

РО
С

С
И

Й
С

К
А

Я
 Э

М
И

ГР
А

Ц
И

Я
 В

 М
О

Н
ГО

Л
И

И

отдаленность от остальных тувинцев Рос-
сии, Монголии и Китая, туха считают себя 
неразрывной частью тувинского этноса, 
исторической родиной своих предков на-
зывают Туву. Всех тувинцев, проживающих 
в разных странах, они называют так же, как 
и себя — туха/туха кижи, что подчеркива-
ет одинаковую этническую идентичность и 
принадлежность к одной нации.

В настоящее время, хотя туха не вос-
принимают себя цаатанами, в монголь-
ской среде по устоявшемуся шаблону в 
различных ситуациях они вынуждены 
применять данный этноним, поскольку 
они в качестве туха неизвестны другим 
народам Монголии. В связи с данными 
обстоятельствами в научной литературе и 
средствах массовой информации в обозна-
чении этнонима данной этнической груп-
пы отмечается разнобой, используются 
различные наименования — цаатан, духа/
туха, тува цаатан, туха-оленеводы, тувин-
цы-оленеводы, хубсугульские оленево-
ды, цаган-нурские оленеводы, оленеводы 
Дархатской котловины. Как рассмотрели 
выше, это связано с тем, что туха долгое 
время живут в иноэтничной среде и в офи-
циальной статистике отнесены к цаатанам, 
их этническое самоназвание игнорируется 
местной властью и соседними народами, 
из-за чего данная группа приобрела новый 
этноним, который стал узнаваем в Мон-
голии. Как отмечает С. Чулуун, «…в Мон-
голии не принято решение об отнесении 
цаатанов к нации или народности» [Чулу-
ун 2014, 47], т. е. статус оленеводов до сих 
пор официально не подтвержден.

В определении этнической идентич-
ности ключевыми факторами у туха слу-
жат следующие показатели: самоназвание 
народа, общее историческое прошлое, 
этническая принадлежность родителей, 
родной язык, хозяйственно-культурный 
тип, традиции, религиозные представ-
ления, обычаи и обряды. Представители 
туха образ своего народа оценивают как 
положительный, у индивидов есть по-
требность в идентификации со своей 
этнической группой. При наличии меж-
национальных браков с дархатами или 
халха-монголами по принятой традиции 

родовая принадлежность определяется 
по отцовской линии. 

Современный этнический состав туха 
состоит из следующих родоплеменных 
групп (тув. сөөк): соян, балыгшы, куулар, 
чооду, урат. В свою очередь, родоплемен-
ные группы подразделяются на мелкие 
патронимии. Род соян делится на шесть 
подгрупп — ак соян, сарыг соян, кызыл соян, 
кара соян, кезек соян, оргу соян. Сеок балыг-
шы состоит из четырех подгрупп — атыг-
балыкшы, кыдай-балыкшы, улуг-балыкшы, 
чугэр-балыкшы. Родоплеменная группа 
куулар подразделяется на такие патрони-
мии, как куулар, сарыг куулар. Род чооду 
состоит из одной группы — кара чооду. Из 
них роды соян, чооду, куулар встречаются 
в этническом составе тувинцев России, 
Монголии, Китая, род балыкшы  — у те-
ре-хольских тувинцев. Аналогичные роды 
встречаются у тувинцев-тоджинцев: соян, 
куулар (кезек-куулар) и чооду (ак-чооду, ка-
ра-чооду) [Вайнштейн 2008, 31], кара соян, 
сарыг соян, кара балыкчы [Вайнштейн 
1961, 39–40]. Во время нашей полевой 
работы информанты подчеркивали, что 
имеющиеся у них роды малочисленны, их 
большая часть проживает в районах Тере- 
Холя и Тоджи Республики Тува.

По сведениям местной администрации 
сумона Цагааннуур, численность туха-
оленеводов, получающих государствен
ные субсидии в 2025 г., составляет всего 
367  человек, из них взрослых  — 216, де-
тей до 18  лет  — 151. Взрослые получают 
488 тыс. тугриков, дети — 244 тыс. тугри-
ков. Однако общее число туха в Монголии 
не установлено, поскольку в это число не 
входят представители туха, работающие в 
различных учреждениях сумона Цагаан-
нуур, городах Морен, Улаанбаатар, Эрдэ-
нэт и др. 

В 2013 г. в целях укрепления родствен-
ных связей между туха-оленеводами и 
тувинцами-тоджинцами был принят «го-
сударственный указ о свободном взаим-
ном посещении монгольских тувинцев 
с единоплеменниками из Тувы. Государ-
ство компенсирует дорожные расходы 
цаатанов для посещения раз в три года 
родственников, живущих в Тоджинском 
кожууне Республики Тува» [Сыртыпова, 



116

Н
ау

чн
ы

й 
ал

ьм
ан

ах
  Т

РА
Д

И
Ц

И
О

Н
Н

А
Я

 К
УЛ

ЬТ
У

РА
  Т

ом
 2

6.
 №

 4
. 2

02
5

Наранцэцэг 2023, 174]. На сегодняшний 
день многие оленеводы несколько раз на-
вещали близких родственников, живущих 
в Тодже, однако посетить Тере-Холь пока 
не удается, поскольку этот район Тувы 
является пограничной зоной, запрещен-
ным для въезда иностранцев. Возможно, 
поэтому в принятом указе наравне с Тод-
жинским кожууном отсутствует название 
Тере-Хольского кожууна.

В религиозной сфере у туха-олене-
водов повсеместно развита шаманская 
традиция, которая имеет общие черты 
с шаманизмом тоджинских и тере-холь-
ских тувинцев. В таежных местах про-
живания оленеводов в настоящее время 
ведут обрядовую практику три уважа-
емых шамана. В каждом чуме или в по-
селковом доме в почетной части жилища 
имеются шаманские ээрены, для защиты 
семьи и их обитателей, изготовленные 
культовыми специалистами. Несмотря 
на сильную приверженность тувинцев 
к шаманизму, последние пять лет в тай-
гу к оленеводам три раза в год ежегодно 
приезжают корейские миссионеры. Они 
устраивают концерты, читают лекции 
христианской тематики, бесплатно раз-
дают лекарства и продукты. Однако ни-
кто из оленеводов еще не пополнил ряды 
протестантов, несмотря на их мощную 
агитационную работу. Как отмечает А. В. 
Михалев, в Монголии наблюдается широ-
кое распространение протестантского на-
правления христианства [Михалев 2012, 
126]. Подобная активность корейских 
протестантских сект среди тувинского 
населения наблюдалась и в Туве в начале 
2000-х гг. [Мышлявцев, Юша 2002].

В наши дни в среде туха родным языком 
хорошо владеет среднее и пожилое поколе-
ние. Если в 1970-е гг. дошкольники не вла-
дели монгольским языком, то в последние 
годы для детей монгольский язык явля-
ется важным средством общения в семье 
еще до поступления в школу, на формиро-
вание языковых навыков на монгольском 
влияют современные средства: телевиде-
ние, мультипликационные фильмы, теле-
фонные игры, Интернет и др. В целом 
хорошо зная монгольский язык, туха-оле-

неводы без трудности интегрируются в 
сельское общество Цагааннуура, которое 
в основном состоит из представителей 
монгольских народов: дархаты, буряты, 
халха-монголы. В настоящее время сред-
нее и пожилое поколение туха являются 
билингвами, хорошо знающими родной и 
монгольский языки. В традиции имянаре-
чения взрослые и дети обычно имеют два 
имени: тувинское и монгольское (ср. тув. 
Шонгуур — монг. Делгирсот; тув. Чечек — 
монг. Сайнцэцэг). Первое имя использует-
ся как домашнее в семье и среди сородичей, 
второе — в официальных документах. По-
мимо этого, в таежных районах местности, 
горы, реки и урочища имеют тувинские 
названия, отсутствуют монгольские, по-
скольку в тайге живут только оленеводы. 
Монгольские топонимы, бытующие в ме-
стах проживания монгольских народов, 
в окружении соплеменников оленеводы 
обычно употребляют на тувинском языке: 
озеро Цагааннуур (монг.) — Ак-Хөл (тув.), 
Зуун тайга (монг.)  — Чөөн тайга (тув.), 
Улаан уул (монг.) — Кызыл даг (тув.) и др.

ОСОБЕННОСТИ ТРАДИЦИОННОЙ 
КУЛЬТУРЫ
Календарные обряды туха имеют отли-
чительные особенности по сравнению с 
обрядами монгольских народов, у кото-
рых основным хозяйственным занятием 
является скотоводство. В летнее время 
оленеводы, как и раньше, обряд освяще-
ние обо не проводят, тогда как для дарха-
тов и халха-монголов Хубсугула данный 
ритуал  — один из обязательных еже-
годных обрядов. Однако, проходя мимо 
монгольских обо, они кладут камень в его 
основание, тем самым поклоняясь духу — 
хозяину этой местности. 

В праздновании Надома  — летнего 
праздника скотоводов (в нынешнем зна-
чении), который отмечается по всей Мон-
голии в июле, туха-оленеводы раньше не 
участвовали, поскольку в их таежной куль-
туре подобной традиции не было. Однако 
в последнее десятилетие в связи с требова-
нием властей сомона, не имеющих четкого 
представления о ведении оленеводческого 
хозяйства, представители туха, которые 



117

РО
С

С
И

Й
С

К
А

Я
 Э

М
И

ГР
А

Ц
И

Я
 В

 М
О

Н
ГО

Л
И

И

в это время пасут оленей в горах, прини-
мают участие в Надоме совместно с дарха-
тами и халха-монголами. Они спускаются 
с таежных пастбищ и во время торжеств 
устраивают оленьи скачки в жаркую лет-
нюю погоду, что губительно сказывается 
на самочувствии животных. Как считают 
туха, олени очень плохо переносят жару, 
из-за чего может возникнуть опасная бо-
лезнь изиглээр (букв. «болеть от жары»). 

Встречу Нового года по лунному ка-
лендарю у всех родоплеменных тувинских 
групп именуют Шагаа, но туха-оленеводы 
новогодний период называют «Ак ай» (Бе-
лый месяц), что созвучно с монгольским 
«Цагаан сар» (Белый месяц). По матери-
алам С. И. Вайнштейна, тувинцы-тод-
жинцы первый зимний месяц — февраль 
именовали словом «Ак ай» [Вайнштейн 
1961], что говорит о существовании дав-
ней традиции обозначения месяцев еще до 
прихода в Хубсугул. Новшеством в цикле 
обрядов первого дня наступившего года 
стало проведение некоторыми семьями 
ритуала чук ундурер («выйти на благопри-
ятную сторону»), обычно практикуемого 
соседними народами  — дархатами и хал-
ха-монголами. Для представителей туха 
данный обряд постепенно становится так 
же важным, так как он связан с поверьем 
о том, что в зависимости от года рождения 
человека по 12-летнему животному кален-
дарю в наступившем году первые шаги 
человека вне жилища должны быть на-
правлены в благоприятную сторону света, 
чтобы обеспечить себе удачный год. 

В ритуалах детского цикла, по утверж-
дению респондентов старшего и среднего 
возраста, обряд первой стрижки волос 
ребенка «Дук байыры» начали проводить 
в последние пять-шесть лет, раньше у них 
не было обычая устраивать подобное дей-
ство. По их сообщению, этот обряд они 
переняли от соседствующих дархатов, у 
которых он является одним из обязатель-
ных, что, в сущности, объясняет тот факт, 
что первая стрижка ребенка проводится 
не во всех семьях туха-оленеводов.

Одним из мифологических персонажей, 
хорошо известным оленеводам Монго-
лии и Тувы, является Бадыкшаан. Пред-

ставления о нем у туха имеет некоторые 
отличия, что объясняется тем, что в их ан-
клавной традиции в связи с отсутствием 
активных контактов с тере-хольскими ту-
винцами идет постепенная локализация и 
трансформация мифологических воззре-
ний. В первую очередь обращает на себя 
внимание представление о разнополости 
данного персонажа. Если у тере-хольских 
тувинцев Республики Тува в мифоло-
гических рассказах Бадыкшаан  — двух-
трехлетний мальчик, живущий в тайге 
(редко — бесполое существо), то у туха его 
представляют двух-трехлетней девочкой 
или в некоторых случаях не упоминают 
про ее возраст, называя просто маленькой 
девочкой: «Бадыкшаан бичии уруг боор» 
(Бадыкшаан  — это маленькая девочка) 
(Зап. от Төвшөн, 1983 г. р., из рода урат, 
Восточная Тайга, Хубсугульский аймак, 
Монголия. 2025 г. Соб. Ж. М. Юша).

Для оленеводов обеих групп общими 
оказываются действия, совершаемые Ба-
дакшааном, связанные с его приходом в 
чум и употреблением молочных продук-
тов, имеющие прогностическую функцию. 
Если он/она зайдет в чум, выпьет оленье 
молоко, поест сливки, это считается хоро-
шим предзнаменованием для хозяев. Такое 
поведение Бадыкшаана приводит к умно-
жению поголовья оленей, к благополучию 
детей и взрослых, их будут миновать не-
взгоды, несчастья и болезни: «Бадыкшаан 
хөнектин сүдүн соруп ижип, өремезин чип 
каарга, эки боор аалга» (Если Бадыкшаан 
из чайника молоко высосет, поест слив-
ки, для этой семьи хорошее <случится>) 
(Зап. от Очурбаты, 1961 г. р., из рода ба-
лыкшы, Восточная Тайга, Хубсугульский 
аймак, Монголия. 2025 г. Соб. Ж. М. Юша); 
«Бадыкшаан сүт ижип каарга, эки. Иви 
мал өзер, уруг-тарыг аарыг болбас, экини 
оштаар» (Если Бадыкшаан выпьет моло-
ко, то это хорошо. Поголовье оленей будет 
расти, дети не будут болеть, это предве-
щает хорошее) (Зап. от Хатбаатыра, 1978 
г. р., из рода урат, Восточная Тайга, Хуб-
сугульский аймак, Монголия. 2025 г. Соб. 
Ж. М. Юша). Если же Бадыкшаан, при-
дя в чум, не выпьет оленьего молока и не 
поест сливок, подобный отказ считается 



118

Н
ау

чн
ы

й 
ал

ьм
ан

ах
  Т

РА
Д

И
Ц

И
О

Н
Н

А
Я

 К
УЛ

ЬТ
У

РА
  Т

ом
 2

6.
 №

 4
. 2

02
5

плохим предвестием, в будущем это при-
ведет к сокращению поголовья оленей и 
распространению болезней среди людей 
и скота. Кроме этого, нередко Бадыкшаан 
может выступать в роли хозяина/хозяйки 
определенной местности, тайги или горы: 
«Чер ээзи бичии уруг Бадыкшаан» (Малень-
кая девочка Бадыкшаан) — дух — хозяйка 
местности (Зап. от Батбаяра, 1995 г. р., из 
рода балыкшы, Восточная Тайга, Хубсу-
гульский аймак, Монголия. 2025 г. Соб. 
Ж. М. Юша); «Дагның ээзи Бадыкшаан» 
(Бадыкшаан — дух-хозяйка горы) (Зап. от 
Товшон, 1983 г. р., из рода урат, Восточная 
Тайга, Хубсугульский аймак, Монголия. 
2025 г. Соб. Ж. М. Юша).

Верят, что Бадыкшаан показывается 
хорошим людям и в зависимости от хоро-
шего к нему/к ней отношения люди могут 
привлечь удачу и благополучие: «Бадык-
шаан эки кижиге көстүр, ол кижиге эки 
боор — узун харлаар, аарып-човавас, ивизи 
эки өзер» (Бадыкшаан показывается хоро-
шему человеку, этот человек будет удачли-
вым — проживет долгую жизнь, не будет 
болеть, поголовье его оленей будет уве-
личиваться) (Зап. от Бурбээ, 1958 г. р., из 
рода урат, Восточная Тайга, Хубсугульский 
аймак, Монголия. 2025 г. Соб. Ж. М. Юша); 
«Бадыкшаан эки кижизинге эки, баък ки-
жизинге баък болур» (Бадыкшаан к кому 
благоволит  — ему будет хорошо, к кому 
плохо относится — ему будет плохо) (Зап. 
от Очуржап, 1970 г. р., из рода балыкшы, 
Восточная Тайга, Хубсугульский аймак, 
Монголия. 2025 г. Соб. Ж. М. Юша).

В обеих оленеводческих традициях од-
ним из обязательных действий Бадыкша-
ана, после того как он/она в чуме выпьет 
молоко и поест сливки, является укра-
шение оленей разнообразными цветами. 
Считают, что он/она любит играть с ро-
гами оленей, выворачивает их наизнанку, 
раскрашивает их яркими или темными 
природными красками. У тере-хольских 
тувинцев: «Бадыкшаан ивилерниң мыйы-
сын аңдара тыртып каар, будуктап каар 
шивит-биле. Кандыг-даа өңнүг болур  — 
кара, кызыл, көк» (Бадыкшаан рога оленей 
выворачивает наизнанку, краской их за-
крашивает) (Зап. от М. А. Хурбе, 1964 г. р.,  

из рода соян, Тере-Хольский кожуун, Ре-
спублика Тыва. 2024 г. Соб. Ж. М. Юша); 
у туха-оленеводов: «Бадыкшаан ивиниң 
мыйысын ээп каар, мыйысын кызыл өң-
биле будуур, мага-бодун база» (Бадыкша-
ан рога оленей выворачивает, рога красит 
красной краской, остальные части тоже) 
(Зап. от Чечек, 1966 г. р., из рода балыкшы, 
Восточная Тайга, Хубсугульский аймак, 
Монголия. 2025 г. Соб. Ж. М. Юша).

Как считают оленеводы, Бадыкшаан 
бывает активным только в теплое время 
года, зимой он/она спит и просыпается с 
наступлением весны: «Чылыг үеде Бадак-
шаан көстүр» (В теплое время виден Ба-
дакшаан) (Зап. от Хатбаатыра, 1978  г.  р., 
из рода урат, Восточная Тайга, Хубсу-
гульский аймак, Монголия. 2025 г. Соб. 
Ж.  М.  Юша); у тере-хольских тувинцев: 
«Бадыкшаан кыжын турбас, чайын тып-
тып кээр» (Бадыкшаана зимой не бывает, 
он летом появляется) (Зап. от К. Н. Сер-
жи, 1942 г. р., Тере-Хольский кожуун, Ре-
спублика Тыва. 2024 г. Соб. Ж. М. Юша).

К отличительным признакам образа 
Бадыкшаана, отсутствующим у олене-
водов Монголии, относятся следующие. 
У  тере-хольских тувинцев Бадыкшаан 
приходит к жилищам людей, зазыва-
ет к себе детей, чтобы поиграть с ними: 
«Бадыкшаан урруглар-биле ойнаар, оон 
чандырыптар» (Бадыкшаан с детьми 
играет, потом их отправляет домой) (Зап. 
от К. Н. Сержи, 1942 г. р., Тере-Хольский 
кожуун, Республика Тыва. 2024 г. Соб. 
Ж. М. Юша). Подобный сюжет у туха-оле-
неводов не зафиксирован. 

Тере-хольцы уверены, что в зимнее 
время Бадыкшаан спит в тайге возле скал 
и пещер, при этом его замерзшие сопли 
упираются в землю: «Он бир-он ийи айда 
соорга, Бадыкшаан хаяларже чоруптар. 
Думаазы черге чыпшынар, боттары база 
думаазы-биле хаяга чыпшынып каар» (В 
ноябре-декабре, когда похолодает, Ба-
дыкшаан уходит к скалам. Его замерзшие 
сопли упираются в землю, сам тоже со-
плями к скалам приклеивается) (Зап. от 
М.  А.  Хурбе, 1964 г. р., из рода соян, Те-
ре-Хольский кожуун, Республика Тыва. 
2024  г. Соб. Ж. М. Юша); У туха-олене-



119

РО
С

С
И

Й
С

К
А

Я
 Э

М
И

ГР
А

Ц
И

Я
 В

 М
О

Н
ГО

Л
И

И

водов отсутствуют такие подробности 
зимнего сна мифологического персонажа: 
«Бадыкшаан кышын удуй бээр» (Бадыкша-
ан спит зимой) (Зап. от Камбата, 1960 г. р., 
Восточная Тайга, Хубсугульский аймак, 
Монголия. 2025 г. Соб. Ж. М. Юша); «Ба-
дыкшаан кышын көзүлбес, кыжын чораан 
дивес-ле чиве, чайын дээр» (Зимой Бадык-
шаана не видно, чтобы зимой <её видели> 
не говорят, летом <её видят>) (Зап. от 
Мунхоо, 1952 г. р., из рода балыкшы, Вос-
точная Тайга, Хубсугульский аймак, Мон-
голия. 2025 г. Соб. Ж. М. Юша).

Таким образом, в условиях разделенного 
этноса традиционная культура туха-оле-
неводов до настоящего времени сохраняет 
общность мифологических представле-
ний и архаичных элементов в обрядовой 
сфере, присущую таежной оленеводче-
ской культуре. Обнаруживаются сходные 
черты и общие истоки, наглядно иллю-
стрирующие тесную связь с исторической 
родиной Республикой Тыва и местами 
исхода оленеводов, в которых живут их 
родственники — тувинцы-тоджинцы и те-
ре-хольские тувинцы. Однако с течением 
времени в анклавной традиции туха-оле-
неводов происходит локализация мифоло-
гических представлений и трансформация 
исконной обрядовой практики, в них по-
являются местные особенности и заим-
ствованные новшества, идет постепенный 
процесс вживания в местную культуру 
монгольских скотоводов.

ЗАКЛЮЧЕНИЕ
Туха, или оленеводы Монголии, являют-
ся потомками выходцев из Тере-Холя и 
Тоджи, которые в условиях анклава не 
утратили этнической идентичности, род-
ного языка, хозяйственной деятельности 
и традиционной культуры. Их уход из 
родной Тувы сопровождался нескольки-
ми волнами и был связан с различными 
социально-экономическими факторами 
периода ТНР и СССР. В настоящее время 
наблюдается неприятие туха новообра-
зованного этнонима цаатан, распростра-
ненного в Монголии для обозначения 
оленеводов, поскольку этническая иден-
тичность малочисленной группы тесно 
связана с устойчивым самоназванием 
туха, ощущением себя неразрывной ча-
стью тувинского народа. В религиозной 
сфере оленеводы остаются привержен-
цами шаманизма, несмотря на активные 
усилия корейских миссионеров обратить 
их в другую веру. Языковая ситуация в 
условиях иноэтничной среды характери-
зуется постепенным языковым сдвигом, 
утратой родного языка детьми. В то же 
время заметен билингвизм среднего и 
старшего поколений, сохраняются осо-
бенности имянаречения на двух языках 
(родном и монгольском), использование 
топонимов на родном языке. В условиях 
современного анклава в мифологии и об-
рядовой практике отмечены устойчивые 
черты, в то же время происходят транс-
формационные процессы. 

Источники и материалы
Собрание архивных документов 2014  — Со-

брание архивных документов по истории Тувы: 
В 4 т. Т. 3: (1921–1944); Т. 4: (1944–1991). Улаанба-
атар: Кызыл, 2014.

Исследования
Бадамхатан 1996 — Бадамхатан С. Тува ца-

атан // Монгол Улсын Угсаатний цуй. Улаанбаа-
тар, 1996. С. 300–329. На монг. яз.

Биче-оол, Самдан 2012 — Биче-оол С. М., Сам-
дан А. А. Оленеводы Восточных Саян Республики 
Тыва и Монголии // Вестник Тувинского государ-
ственного университета. 2012. № 1. С. 31–37.

Вайнштейн 1961  — Вайнштейн С. И. Ту-
винцы-тоджинцы: Историко-этнографические 
очерки. М.: Изд-во вост. лит., 1961.

Вайнштейн 2009  — Вайнштейн С. И. Зага-
дочная Тува. М.: Домашняя газета, 2009.

История Тувы 2001  — История Тувы. Т. 1 / 
Под общ. ред. С. И. Вайнштейна, М. Х. Маннай-
оола. Новосибирск: Наука, 2001.

Куулар  — Куулар Е. М. Особенности речи 
цаатанов Хубсугульского аймака Монголии // 
Филологические науки. Вопросы теории и прак-
тики. 2015. № 3 (45). С. 127–130.

Маннай-оол 2004  — Маннай-оол М. Х. Ту-
винцы: Происхождение тувинского народа. Но-
восибирск: Наука, 2004.

Мышлявцев, Юша 2002 — Мышлявцев Б. А.,  
Юша Ж. М. Протестантизм и его влияние на 
этнические процессы в современной Туве  // 
Проблемы межэтнического взаимодействия 
народов Сибири. Новосибирск: Наука, 2002. 
С. 96–104.

Натсак 2024 — Натсак О. Д. Миграционные 
процессы и этническая структура населения 
Тувы в XIX — первой половине XX в. // Азиат-



120

Н
ау

чн
ы

й 
ал

ьм
ан

ах
  Т

РА
Д

И
Ц

И
О

Н
Н

А
Я

 К
УЛ

ЬТ
У

РА
  Т

ом
 2

6.
 №

 4
. 2

02
5

ские исследования: история и современность. 
2024. № 4 (2). С. 46–71.

Серен 2014  — Серен П. С. Моолда Цагаан-
нуур тываларынын чанчылдары (дылынын, 
культуразынын материалдары). Кызыл: ААН 
«Тываполиграф», 2014. (Обряды и обычаи ту-
винцев Монголии: (Материалы языка, культу-
ры). На тув. яз.

Сувандии, Куулар 2017 — Сувандии Н. Д., Ку-
улар Е. М. Этнические тувинцы сумона Цагаан-
Нуур Монголии: исследовательские проблемы // 
Новые исследования Тувы. 2017. № 1. С. 52–58.

Сыртыпова, Наранцэцэг 2023 — Сыртыпова 
С.-Х. Д., Наранцэцэг Д. Оленеводы Дархатской 
котловины, или Как живет малочисленный на- 

род Монголии цаатаны // Этнография. 2023. № 2 
(20). С. 163–188.

Чулуун 2014  — Чулуун С. Тувинцы-цаатаны 
Монголии и государственная политика // Еди-
ная Тува в единой России: история, современ-
ность, перспективы: Матер. Междунар. науч. 
конф., посв. 100-летию единения России и Тувы 
(3–4 июля 2014 г.): В 2 ч. Ч. I. Кызыл, 2014. 

Юша 2025 — Юша Ж. М. Тувинцы Монголии: 
современная специфика анклавной традиции // 
Восток. Афро-азиатские общества: история и 
современность. 2025. № 3. С. 217–226.

Ragagnin 2011 — Ragagnin E. Dukhan, a Turkic 
Variety of Northern Mongolia Description and 
Analysis. Wiesbaden: Harrassowitz Verlag, 2011.

© Ж. М. Юша, 2025

СВЕДЕНИЯ ОБ АВТОРЕ
Юша Ж. М. https://orcid.org/0000-0002-4076-4553
Доктор филологических наук, ведущий научный сотрудник отдела этнографии Сибири  
Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого РАН: Российская Федерация, 199034,  
г. Санкт-Петербург, Университетская наб., д. 3, тел.: +7 (812) 328-08-11;  
e-mail: zhanna-yusha@yandex.ru

The Tukha Reindeer Herders of Mongolia: 
Historical Milestones and Current Situation

Zhanna M. Yusha 
(Museum of Anthropology and Ethnography Peter the Great (Kunstkamera), Russian Academy of 

Sciences: 3, Universitetskaya emb., St. Petersburg, 199034, Russian Federation)

Summary. Based on both published and new field materials, this article describes important 
historical events of the twentieth century that occurred in the life of Mongolian Tukha reindeer 
herders and analyzes the current state of this ethnic group, which is poorly studied. It examines the 
departure of reindeer herders from Tuva to the Khubsugul Aimag of Mongolia , and identifies its 
key socio-economic causes. It also analyzes the current state of the group, its self-designation and 
identity, and provides information about the ethnic composition of the Tukh and their number. 
Attention is paid to the newly formed ethnonym “tsaatan,”meaning of “having deer,” which is 
common in Mongolia to refer to reindeer herders who take part in economic activities different 
from Mongolian cattle breeders. The article notes the commitment of reindeer herders to the 
shamanic tradition despite the efforts of Korean missionaries to convert them to another faith. It 
also describes the difficulties of the linguistic situation of a small group in an alien environment: 
the loss of their native language by children; the bilingualism of the middle and older generations; 
the peculiarities of naming in two languages (in their native tongue and Mongolian); and the use of 
place names in their native language. Finally, the author describes the preservation and variability 
of some mythological conceptions and ritual practices among the reindeer herders in conditions of 
the modern enclave; these are shown by comparison with the Tere-Khol Tuvans using the example 
of the mythological character Badykshan and calendar celebrations and rituals.

Key words: Tukha reindeer herders, cross-border regions of Tuva and Mongolia, historical 
events of the twentieth century, the current state of the enclave tradition, mythological 
representations and ritual traditions.



121

РО
С

С
И

Й
С

К
А

Я
 Э

М
И

ГР
А

Ц
И

Я
 В

 М
О

Н
ГО

Л
И

И

References
Badamhatan S. (1996) Tuva tsaatan [Tuvan 

Tsaatan]. In: Mongol Ulsyn Ugsaatnij cuj. Ulaan
baatar. Pp. 300–329. In Mongolian.

Biche-ool S. M., Samdan A. A. (2012) Olenevody 
Vostochnykh Sayan Respubliki Tyva i Mongolii 
[Reindeer Herders of the Eastern Sayans, the 
Republic of Tuva and Mongolia]. Vestnik Tuvinskogo 
gosudarstvennogo universiteta [Bulletin of the Tuva 
State University]. 2012. No. 1. Pp. 31–37. In Russian.

Chuluun S. (2014) Tuvintsy-tsaatany Mongolii 
i gosudarstvennaya politika [The Tsaatan Tuvans of 
Mongolia and State Policy]. Edinaya Tuva v edinoj 
Rossii: istoriya, sovremennost’, perspektivy [United 
Tuva in a United Russia: History, Modernity, 
Prospects]. Part 2. Kyzyl. In Russian.

Kuular E. M. (2015) Osobennosti rechi tsaatanov 
Khubsugul’skogo aimaka Mongolii [Peculiarities of 
the Speech of the Tsaatans of the Khuvsgul Aimag 
of Mongolia]. Filologicheskie nauki. Voprosy teorii 
i praktiki [Philological Sciences. Theoretical and 
Practical Issues]. 2015. No. 3 (45). Pp. 127–130.  
In Russian.

Mannay-ool M. H. (2004) Tuvintsy: Proiskhozh
denie tuvinskogo naroda [Tuvans: The Origin of the 
Tuvan People]. Novosibirsk: Nauka. In Russian.

Myshlyavtsev B. A., Yusha Zh. M. (2002) Prote
stantizm i ego vliyanie na etnicheskie processy v 
sovremennoi Tuve [Protestantism and Its Influence 
on Ethnic Processes in Modern Tuva]. In: Problemy 
mezhetnicheskogo vzaimodejstviya narodov Sibiri 
[Problems of Interethnic Interaction Among the 
Peoples of Siberia]. Novosibirsk: Nauka. Pp. 96–104.  
In Russian.

Natsak O. D. (2024) Migratsionnye processy i 
etnicheskaya struktura naseleniya Tuvy v XIX  — 
pervoi polovine XX v. [Migration Processes and 
Ethnic Structure of the Population of Tuva in the 
Nineteenth — First Half of the Twentieth Centuries]. 

Aziatskie issledovaniya: istoriya i sovremennost’ 
[Asian Studies: History and Modernity]. 2024.  
No. 4 (2). Pp. 46–71. In Russian.

Seren P. S. (2014) Moolda tivalarnin chanchil
dari (dilinin, kul’turazinin materialdari) [Rites and 
Customs of the Tuvans of Mongolia: (Materials of 
Language, Culture)]. Kyzyl: AAN «Tyvapoligraf». 
In Tuvan.

Suvandii N. D., Kuular E. M. (2017) Etni
cheskie tuvintsy sumona Cagaan-Nuur Mongolii: 
issledovatel’skie problemy [Ethnic Tuvans of 
Tsagaan-Nuur Sumon of Mongolia: Research 
Problems]. Novye issledovaniya Tuvy [New Research 
in Tuva]. 2017. No. 1. Pp. 52–58. In Russian.

Syrtypova S.-H. D., Naranceceg D. (2023) 
Olenevody Darhatskoj kotloviny, ili kak zhivet 
malochislennyi narod Mongolii caatany [Reindeer 
Herders of the Darkhatskaya Basin, or How the 
Small Nation of the Tsaatans Live in Mongolia]. 
Etnografiya [Ethnography]. 2023. No. 2 (20). 
Pp. 163–188. In Russian.

Vajnshtein S. I. (1961) Tuvintsy-todzhintsy. 
Istoriko-etnograficheskie ocherki [Tuvans-
Todzhins. Historical and Ethnographic Essays]. 
Moscow: Izd-vo vost. lit. In Russian.

Vajnshtein S. I. (2009) Zagadochnaya Tuva 
[Mysterious Tuva]. Moscow: Domashnyaya gazeta. 
In Russian.

Vajnshtein S. I., Mannai-oola  M. H. (eds.) 
(2001) Istoriya Tuvy [History of Tuva]. Vol 1. Novo
sibirsk: Nauka. In Russian.

Yusha Zh. M. (2025) Tuvintsy Mongolii: 
sovremennaya specifika anklavnoi traditsii [The 
Tuvins of Mongolia: The Modern Specifics of 
an Enclave Tradition]. Vostok. Afro-aziatskie 
obshchestva: istoriya i sovremennost’ [The East. 
Afro-Asian Societies: History and Modernity]. 
2025. No. 3. Pp. 217–226. In Russian.

© Zh. M. Yusha, 2025

Received: September 16, 2025.
Date of publication: December 25, 2025.
For citation: Yusha Zh. M. The Tukha Reindeer Herders of Mongolia: Historical Milestones 

and Current Situation. Traditional Culture. 2025. Vol. 26. No. 4. Pp. 111–121. In Russian.
DOI: https://doi.org/10.26158/TK.2025.26.4.009

ABOUT THE AUTHOR
Zhanna M. Yusha https://orcid.org/0000-0002-4076-4553
E-mail: zhanna-yusha@yandex.ru
Tel.: +7 (812) 328-08-11
3, Universitetskaya emb., St. Petersburg, 199034, Russian Federation
DSc in Philology, Leading Research Fellow, Department of Ethnography of Siberia,  
Museum of Anthropology and Ethnography Peter the Great (Kunstkamera),  
Russian Academy of Sciences

This is an open access article distributed 
under the Creative Commons Attribution 4.0 
International (CC BY4.0)


