
99

РО
С

С
И

Й
С

К
А

Я
 Э

М
И

ГР
А

Ц
И

Я
 В

 М
О

Н
ГО

Л
И

И

Песенная культура монгольских хори-бурят: 
преемственность традиции

Бадма-Ханда Бадмадоржиевна Цыбикова
(Институт монголоведения, буддологии и тибетологии Сибирского отделения РАН: 

Российская Федерация, 670047, г. Улан-Удэ, ул. Сахъяновой, д. 6)

Аннотация. На основе сопоставительного анализа вербальной составляющей пе-
сенного наследия хори-бурят России и Монголии в статье предпринята попытка с при-
менением структурно-типологического описания обобщить и представить характер 
устойчивости песенной локальной традиции переселенцев в Монголию. Определение 
общих истоков и преемственности традиции хори-бурятского песенного фольклора 
представляется актуальным для установления общебурятских структурообразую-
щих его элементов. Также актуально выявление ключевых мотивов, выраженных в об-
разной и символически насыщенной форме текстов песен, отражающих менталитет 
народа, его историю, верования и культуру. Словесный компонент народной песни свя-
зан, безусловно, с фольклорной традицией, для которой характерна устная природа 
передачи социальной и духовной информации с соответствующими способами варьи-
рования, оставляющими простор импровизации. Содержательная структура текста 
включает элементы, которые определяют смысловую организацию произведения: ком-
позицию, тему, идею. Исходя из семантического содержания народной песни, в исследо-
вании проведена собственная классификация песенной поэзии монгольских хори-бурят, 
что составляет его новизну. Не отрицая того факта, что песня является синтети-
ческим произведением, включающим в себя музыку и слово, в статье не затрагивают-
ся такие важные аспекты народного песенного творчества, как мелодический строй, 
ритмическая организация, музыкальный стиль и др. Резюмирующий вывод состоит 
в том, что песенный фонд представляет собой общую культурную составляющую 
фольклорного наследия бурят России и Монголии.

Ключевые слова: песенный фольклор монгольских хори-бурят, смысловое наполнение 
народных песен, устойчивость традиции.

Статья подготовлена в рамках государственного задания (проект «Россия, Мон-
голия и Китай: исторический опыт трансграничного взаимодействия, экономические 
приоритеты и социокультурные коммуникации», № 125091010220-3).

Дата поступления статьи: 16 сентября 2025 г.
Дата публикации: 25 декабря 2025 г.
Для цитирования: Цыбикова Б.-Х. Б. Песенная культура монгольских хори-бурят: 

преемственность традиции // Традиционная культура. 2025. Т. 26. № 4. С. 99–110.
DOI: https://doi.org/10.26158/TK.2025.26.4.008

УДК 398.8; 398.82; 398.83; 398.86; 398.87
ББК 82; 82.3



100

Н
ау

чн
ы

й 
ал

ьм
ан

ах
  Т

РА
Д

И
Ц

И
О

Н
Н

А
Я

 К
УЛ

ЬТ
У

РА
  Т

ом
 2

6.
 №

 4
. 2

02
5

Исторические события XX в. привели к 
тому, что диаспоральные группы бу-

рят живут в Монголии и Китае. Они об-
разовались в результате нескольких этапов 
перекочевок бурятских родов и семей, вы-
званных потрясениями Гражданской вой
ны и глобальными переломами после нее 
в России. Бурятское население Монголии 
формировалось постепенно, в результате 
нескольких волн беженства большей ча-
стью хори-бурят из Агинских степей За-
байкальского края, Еравны, Кижинги, а 
также представителей других субэтниче-
ских групп бурят из приграничных южных 
(Закаменского, Тункинского, Селенгин-
ского) районов. И переселенцы оседали на 
северо-восточных землях Внешней Мон-
голии, граничащих с Россией. «По данным 
переписи 2010 г., бурятами себя назвали 
48 450 человек, что составляет 1,7 % от чис-
ленности населения Монголии, которое 
было равно 2 805 825 человек. До сих пор не 
существует однозначной оценки численно-
сти бурят в Монголии в современное вре-
мя. Разные источники указывают разные 
цифры, что обусловлено сокрытием своего 
этнического происхождения по разным 
причинам, из которых наиболее сильной 
является историческая память о годах ре-
прессий» [Бурятский язык 2020, 72].

Материалом исследования послужили 
хранящиеся в Общем архивном фонде Цен-
тра восточных рукописей и ксилографов 
Института монголоведения, буддологии и 
тибетологии Сибирского отделения РАН 
(далее  — ИМБТ) тексты народных песен, 
записанные фольклористами Бурятского 
института общественных наук Сибирского 
отделения РАН (далее — БИОН) в период 
экспедиции в сомонах Монгольской Народ-
ной Республики, где проживают в основном 
потомки агинских, хоринских, еравнинских 
бурят: с 19 сентября по 19 октября 1977 г. 
было записано свыше 100 песен, с 7 сентя-
бря по 7 октября 1983 г. — свыше 60 песен. 
Важным источником явились два сборника 
традиционных песен хори-бурят, издан-
ные в Улан-Баторе, которые подготовили 
Ш.  Ж.  Бадамдаш [Бадамдаш 1998] (152 с.) 
и Х. Ш. Г. Батцэрэн [Батцэрэн 2020] (200 с.). 
Для сравнительного анализа и выявления 

преемственности традиции песенной куль-
туры использованы тексты песен хори-бу-
рят, изданные крупным исследователем 
музыкально-песенного творчества бурят 
Д.-Н. С. Дугаровым [Дугаров 1964] (443 с.).

Неоднозначно решается вопрос класси-
фикации бурятской народной песни, в том 
числе песен хори-бурят, из-за отсутствия 
единых критериев систематизации. Эта 
задача осложняется еще и тематическим 
разнообразием песенного фольклора, свя-
занного с его полифункциональностью 
в традиционной культуре. В  народных 
песнях нашли отражение человеческие 
переживания, отдельные аспекты этниче-
ской истории, быта; воплощен «огромный 
самобытный мир чувств народа, в них 
ощущается величие и трепетность обра-
зов, высвечиваются вершины подлинно 
художественного творчества» [Кульганек 
2001, 9]. Исходя из имеющегося матери-
ала, каждый исследователь народно-му-
зыкального творчества предлагает свою 
классификацию традиционных песен. Так, 
Д.-Н.  С.  Дугаров, располагая обширней-
шими полевыми записями и большой кол-
лекцией песенного репертуара хоринских 
бурят, выделяет следующие жанры:

1. Улигерные напевы 2 видов: а) на-
певно-речитативное исполнение улигера; 
б) маленькие; напевно исполняемые ули-
герные отрывки, т. е. түүрээлгэ.

2. Заклинание овцы — тээгэ.
3. Прославление победителя  — коня, 

борца, меткого стрелка из лука на соответ-
ствующих состязаниях — соло дуудалга. 

4. Древний хори-бурятский хоровод — 
нэрьеэн.

5. Песни кольца — бэհэлигэй дуун.
6. Обрядовые песни.
7. Обычные песни — домог дуун.
8. Современные хороводные (ёхорные) 

песни.
9. Советские колхозные песни.
10. Современные песни городского 

типа [Дугаров 1964, 10].
Н. О. Шаракшинова дифференцирует 

бурятские народные песни на обрядовые 
(календарно-обрядовые и семейно-об-
рядовые) и необрядовые [Шаракшинова 
1973, 20]. По практическому назначению 



101

РО
С

С
И

Й
С

К
А

Я
 Э

М
И

ГР
А

Ц
И

Я
 В

 М
О

Н
ГО

Л
И

И

и условиям исполнения их условно можно 
разделить, как считает С. С. Бардаханова, 
на следующие группы: «обрядовые, игро-
вые, хороводные (ёхорные), застольные, 
колыбельные» [Бардаханова 1992, 147].

Предпринятый О. Ш. Дарижаповой ис-
кусствоведческий анализ песенного на-
родного творчества хори-бурят России, 
Монголии и Китая основан на делении 
народной песни, вслед за Н. О. Шарак-
шиновой, на обрядовую и необрядовую 
[Дарижапова 2011, 16]. Каждый из этих 
разделов, в свою очередь, делится на под-
группы: к первой относятся культовые 
песни-прославления (магтаалнууд, соло 
дуудалга, бара), календарно-производ-
ственные песни (песни заклинания овцы 
тээгэ), семейно-бытовые песни (свадеб-
ные песни түрэ хуримай дуунууд, песни 
бараньего крестца уусын дуунууд; древние 
хороводные песни нэрьеэнэй дуунууд). К 
необрядовым песням причислены эпи-
ческие үльгэрэй дуунууд, исторические 
түүхын дуунууд, бытовые юрын дуунууд, 
лирические уянгын дуунууд, песни кольца 
бэhэлигэй дуунууд [Дарижапова 2011, 17]. 

Г. Батцэрэн, составитель сборника 
наиболее популярных и исполняемых в 
среде хори-бурят Монголии песен, вы-
деляет следующие виды народной песни: 
легендарно-исторические (урданай түүхэ 
домогой дуун), религиозные (шажан бур-
ханай дуун), философские (гүн ухааны 
дуун), революционные (хувьсгалын дуун), 
грустные (гунигай дуун), свадебные (түрэ 
найрай дуун), лирические (утга уянгын 
дуун), шуточно-сатирические (шог хошин 
дуун), любовные (хайр сэтгэлийн дуун), 
современные народные (орчин цагийн ар-
дын дуун) [Батцэрэн 2020, 3–4].

Крупный знаток народной песенной 
поэзии халха-монголов П. Хорло выявляет 
пять ее разновидностей: бытовые, песни о 
любви, сатирические, философско-дидак-
тические и величальные [Хорло 1989, 55], 
в тематике которых есть много общего с 
бурятскими традиционными песнями.

Рассмотрев и проанализировав смыс-
ловое наполнение и содержательную суть 
песен, записанных в бурятских сомонах 
монгольской экспедицией сотрудников 

БИОНа, а также текстов песен монгольских 
хори-бурят из двух сборников, изданных 
в Улан-Баторе, нами выделены основные 
мотивы, наиболее типичные для песенной 
поэзии монгольских хори-бурят. Итак, наи-
более распространенными являются песни, 
в которых превалируют мотивы:

— характеризующие социокультурные 
аспекты человеческого бытия, в том числе 
существенные моменты из общей этниче-
ской истории и повседневного быта; 

— описывающие факты частной жиз-
ни, индивидуально-личностные пережи-
вания и эмоции; 

— приуроченные к свадебному обряду 
и связанному с ним празднично-игровым 
ритуалам; 

— содержащие религиозную тематику 
буддийской направленности. 

На этом основании мы посчитали воз-
можным выделить три доминирующие 
группы песен монгольских хори-бурят: 
лирические, обрядовые, религиозные. 
Предложенное тематическое разграниче-
ние не противоречит общей систематике 
песенной лирики хори-бурят, предприня-
той предшествующими исследователями, 
характеризующейся слишком дробным де-
лением, при котором смешиваются разные 
принципы: по времени возникновения, 
функциональным особенностям, характе-
ру/манере исполнения, тематике и т. д.

Об устойчивости бытования той или 
иной песни и у тех, и у других хори-бу-
рят можно судить по сохранившейся тра-
диции ее исполнения в раннее время и в 
наши дни. Самыми распространенными 
песнями хори-бурят, сохранившимися 
в репертуаре и российских, и монголь-
ских исполнителей, считаются «Алтарга-
на» (Карагана карликовая), «Занданхан 
бүреэтэй ташуур» (Кнут с сандаловым 
кнутовищем), «Наян Наваа / Заян Наваа», 
«Хууяа шэлэ» (Горный хребет Хуяа), «Хин-
ган голой булжуухай» (Птичка с долины 
Хинган). Популярность и устойчивость 
этих песен в песенной традиции объяс-
няется заложенной в них смысловой на-
грузкой: «Песня  — итог жизни народа, 
результат отбора многими поколениями 
всего типического, закрепления близкого 



102

Н
ау

чн
ы

й 
ал

ьм
ан

ах
  Т

РА
Д

И
Ц

И
О

Н
Н

А
Я

 К
УЛ

ЬТ
У

РА
  Т

ом
 2

6.
 №

 4
. 2

02
5

и понятного для него» [Кульганек 2001, 
38]. Так, воспетое в «Алтаргане» непри-
хотливое растение карагана карликовая, 
растущее на сравнительно тяжелых ка-
менных почвах, отличается стойкостью 
к засухе и другим суровым климатиче-
ским влияниям, потому стало символом 
этнического фестиваля с одноименным 
названием, в котором заложен смысл 
несгибаемости бурят-кочевников, вы-
нужденных жить в условиях дисперсного 
проживания в разных регионах.

Что касается популярной у бурят Мон-
голии песни «Занданхан бүреэтэй ташу-
ур» (Кнут с сандаловым кнутовищем), 
по мнению Л. С. Дампиловой, «тема рас-
ставания и встречи» в исполнении хори-
бурят, проживающих не на исторической 
родине, «приобретает обобщенное фило-
софское значение, в данном случае раз-
лука с близкими людьми выражена в 
трагических тонах», в то время как рос-
сийскими бурятами она не акцентируется 
и «мажорное восприятие создается уве-
ренностью в скорой встрече влюбленных» 
[Базаров, Дампилова, Цыбикова 2010, 9]. 
Подобные мотивы тоски по местам исхо-
да характерны для широко известных и в 
Бурятии, и в Аге и исполняющихся мон-
гольскими хори-бурятами народных пес-
нях, таких как «Ганга мүрэнэй гургалдай» 
(Жаворонок с реки Ганг), «Хадын оройго-
ор харахадам» (Когда всматриваюсь через 
горную вершину) и др. 

Песня «Хууяа шэлэ» (Горный хребет 
Хуяа) повествует о трагическом случае, 
когда один из охотившихся двух братьев 
ошибочно принял другого, сидевшего спи-
ной с накинутой шкурой зверя, за добы-
чу, и выстрелил в него. Эта песня, полная 
чувств сожаления и горечи, не выходит из 
репертуара нескольких поколений хори-
бурят по ту и эту сторону границы.

В песне о Наян Нава / Заян Нава вы-
двигается предположение: родина моя, 
возможно, находится там, где прекрас-
ный край Заян Нава / Наян Нава. И она 
была создана, по одной из широко бы-
тующей среди хоринских бурят легенд, 
после возвращения их из некой земли 
обетованной. Однако существовала ли на 

самом деле эта территория и где она, объ-
ективного ответа не существует.

По некоторым версиям старинная пес-
ня «Хинган голой булжуухай» (Птичка с 
долины Хинган) «была посвящена собы-
тиям, связанным с историей известной 
героини Бальжан хатан, когда она со сво-
им народом переехала во владения своего 
мужа <…> Когда они уходили в долину 
Хинган через одноименный перевал, их 
догнали и перебили. Возможно, здесь 
ассоциативно возникает образ запутав-
шейся в силках птицы и оказавшихся в 
подобном положении людей» [Базаров, 
Дампилова, Цыбикова 2010, 8]. В целом 
имя воспетой в легендах и преданиях хо-
ри-бурят неординарной женщины Баль-
жан хатан, проявившей ум, твердость 
характера и убежденность в отстаивании 
интересов своего народа, является фигу-
рой-символом этнической идентичности 
и зарубежных, и российских хори-бурят. 

Таким образом, вышерассмотренные 
народные песни, исполняющиеся лириче-
ски спокойно, в то же время с глубоким 
эмоциональным чувством, богато насы-
щенные восходящими и нисходящими 
мелизмами, объединены общими эле-
ментами, свидетельствующими о едином 
этническом корне, что обеспечило преем-
ственность песенной традиции.

Основное место в репертуаре народных 
песен монгольских хори-бурят, привезен-
ных с исторической родины, занимают об-
рядовые песни. Одна из них — свадебная 
песня-наказ уусын дуун. На свадьбе можно 
петь любые песни, вместе с тем только на 
девичнике исполняют уусын дуу (песню 
крестца), когда ставят именное мясо  — 
ууса (крестец)  — для девушки, которую 
выдают замуж. По одним сведениям, ее в 
давние времена исполняли два парня, по 
другим  — существовала традиция при-
глашения певца — специального человека, 
который знал множество куплетов этой 
песни (10 и более). Смысл подобного рода 
песен заключается в обращении к выдава-
емой в чужую семью дочери, чтобы она со-
блюдала нравственные заповеди предков, 
не забывала поклоняться божествам, ко-
торые почитаются родителями, проявлять 



103

РО
С

С
И

Й
С

К
А

Я
 Э

М
И

ГР
А

Ц
И

Я
 В

 М
О

Н
ГО

Л
И

И

почтение и уважение не только к мужу, 
но и к его отцу и матери, не перечить им, 
не проявлять грубость, вплоть до напо-
минания, что она должна вставать рано, 
ложиться поздно и т. д. На протяжении ве-
ков музыкальное звучание этой обрядовой 
песни-пожелания и напутствия невесте 
сохраняет устойчивость, являясь общим 
для всех групп хоринских бурят. Россий-
скими бурятами эта форма песенной тра-
диции практически забыта и встречается 
лишь сокращенный вариант исполнения, 
в то время как у монгольских хори-бурят 
она не утрачена.

К обрядовым песням исследователи 
хори-бурятской песенной традиции от-
носят нэрьелгын/нэрьеэнэй/нэргилгын 
дуу (песни, исполняемые при круговом 
хороводе). Д.-Н. С. Дугаров о манере их 
исполнения отмечает: российскими хо-
ри-бурятами «нэрьеэн исполнялся в сле-
дующем порядке. Участники хоровода, 
разделившись на две группы, станови-
лись в два ряда против друг друга лицом к 
лицу, и, взявшись руками за спиной, ста-
новились плотно плечом к плечу и пели 
песни хоровода, покачиваясь на одном 
месте» [Дугаров 1964, 14].

Как можно заключить из опросов мон-
гольских хори-бурят, основная функци-
ональная их направленность в давние 
времена заключалась в призывании вы-
падения осадков при совершении обряда 
поклонения хозяевам местности (обоо). 
По истечении длительного времени эта 
практическая их роль, по-видимому, ста-
ла забываться, и нэрьеэнэй дуунууд стали 
исполняться хором группой людей воз-
ле костра, которые встают полукругом, 
взявшись за руки, и поют, медленно по-
качиваясь в обе стороны (Зап. от Гата-
бай Шожода, 78 лет, рода хуасай, урож. 
сомона Дашабалбар, Дорнодский аймак, 
Монголия. Соб. Е. В. Баранникова. 1977 г.)  
[ОАФ ЦВРК ИМБТ. Инв. № 2295/1]. Об 
обрядовом характере исполнения этого 
типа песен, подчеркивая их архаичность, 
пишет и С. С. Бардаханова: они «сопро-
вождали обряды, совершаемые на месте 
удара молнии. В народе они известны как 
нэрьеэри дуун» [Бардаханова 1992, 147]. 

Буряты, проживающие во Внутренней 
Монголии Китая, нэрьелгын дуу поют на 
свадебном пиршестве все хором, выйдя 
на улицу, взявшись за руки, ведя хоровод 
вокруг костра. И значение слова нэрьелгэ/
нэрьеэн поясняют следующим образом: 
«Мы поем так, что вокруг стоит грохот, 
такой имеет смысл. Грохочем так, что во-
круг раздается гул, такое значение. Ноги 
не двигаются, они раскачиваются из сто-
роны в сторону, как волны. Поют, стоя 
на ногах (Юумэнэй нэрьетэр дуулнабди 
гэһэн удхатай. Сууряа гаргатар нэрье-
нэбди гэжэ. Хүлын хүдэлдэггүйл даа, нэгэ 
тээшээ долдилһон шэнги найгаха. Байга-
ад, зогсоод дуулана)» [Цыбикова 2016, 12].  
Эта информация шэнэхэнских носи-
телей традиции согласуется с мнением 
Д.-Н. С. Дугарова: «Нэрьехэ — в букваль-
ном переводе означает “поднимать шум, 
греметь”. Возможно, название “нэрьеэн” 
происходит от слова “нэрьехэ” в смысле 
“веселиться”» [Дугаров 1964, 13]. 

Относительно характера исполнения 
песен этого цикла есть и другое мнение: 
как пишет Г. Батцэрэн, нэрьеэнэй дуун со-
провождается активными, экспрессивны-
ми действиями, исполняемыми группой 
певцов [Батцэрэн 2020, 10], что, как мы 
полагаем, было характерно для ранних 
форм ее исполнения. Так, хороводные пес-
ни, изначально сопровождавшие обряды 
поклонения верхним божествам, транс-
формировались позже в традиционные 
танцевально-песенные варианты, испол-
няемые на свадьбе и групповых сборищах 
молодежи. И, несмотря на изменение ха-
рактера, манеры пения и повода примене-
ния, исполнение нэрьелгын дуун является 
существовавшей ранее единой традицией 
хори-бурят и России, и Монголии, и Китая.

К игровым песням, общим и популяр-
ным раньше у хори-бурят всех трех вет-
вей расселения, относятся песни кольца 
бэhэлигэй дуун, бытовавшие исключитель-
но в данной родоплеменной группе бурят. 
Суть игры заключается в том, что участни-
ки, разбившись на две группы и сев друг 
против друга, должны угадать, у кого спря-
тано кольцо. Один из игроков вкладывает 
его в ладони кого-то из тех, кто составляет 



104

Н
ау

чн
ы

й 
ал

ьм
ан

ах
  Т

РА
Д

И
Ц

И
О

Н
Н

А
Я

 К
УЛ

ЬТ
У

РА
  Т

ом
 2

6.
 №

 4
. 2

02
5

команду противной стороны. И он про-
сит, чтобы игроки потребовали вернуть 
золотое кольцо: алтан бэhэлигээ эриитэ 
гээд дуулалдаха, альганhаа гарни шархирна 
гэхэ [ОАФ ЦВРК ИМБТ. Инв. № 2344/б]. 
Сторона, не угадавшая, в чьих ладонях 
кольцо, должна исполнить песню. Если 
будет правильно опознан владелец кольца, 
то песню надо будет спеть группе, из числа 
которой игрок прятал кольцо. Игра, начав-
шаяся вечером, могла затянуться до утра, 
пока не иссякал репертуар песен одной из 
противоборствующих команд, которую и 
признавали побежденной.

Что касается исполнения хори-бурята-
ми ёхора (хороводных песен, сопровож
дающихся различными телодвижениями 
и экспрессивного, и медленного темпа, их 
музыковеды называют словесно-музыкаль-
но-кинетическими), исследователи бурят-
ского песенного фольклора отмечают его 
заимствованный характер. Этот вид песно-
пения был активно подхвачен молодежью 
восточных бурят из репертуара иркутских 
бурят, проживающих на западной стороне 
Байкала. Подобное утверждение устой-
чиво прослеживается в экспедиционных 
записях фольклористов, произведенных 
на территории проживания хори-бурят в 
Бурятии и Агинском национальном окру-
ге. Этот факт подтверждает и монгольский 
хори-бурят Ж. Бадамдаш в предисловии к 
составленному им сборнику: «Исполнение 
ёхорных песен и танца распространилось 
в начале XX в. от северной Хори до агин-
ских богатых степных просторов от бурят 
эхиритского и булагатского родов, чтобы 
избавиться от усталости в коленных су-
ставах, танцуя, изгибаясь-извиваясь» [Ба-
дамдаш 1998, 10] (перевод наш. — Б.-Х. Ц.).  
И не без оснований Д.-Н. С. Дугаров от-
носит их к разделу современных песенных 
жанров [Дугаров 1964, 10]. Следует под-
черкнуть, что исполнение ёхора, набравшее 
обороты в конце 1920-х  — начале 1930-х 
гг., бытует активно в наши дни и в России, 
и в Монголии, наполняясь песнями, тек-
сты которых могут сочиняться спонтан-
но, неожиданно и ассоциативно, наряду с 

устоявшимися традиционными ёхорными 

словами.
Тематический диапазон лирических пе-

сен, общих для традиции и монгольских, 
и российских хори-бурят, чрезвычайно 
обширный. В них наиболее ярко пред-
ставлен внутренний мир человека, его 
эмоции и личные переживания, имеющие 
отношение не только к чему-то глубоко 
личному, индивидуальному, но и выража-
ющие реакцию на события окружающей 
реальности. В его состав мы включили 
бы и обычные (Дугаров), и исторические, 
бытовые, лирические (Дарижапова, Бат-
цэрэн), и философские, любовные, груст-
ные, шуточные (Батцэрэн) песни. 

Характерную черту старинных бурят-
ских лирических песен, наиболее попу-
лярных в репертуаре хори-бурят по обе 
стороны границы, составляет тема почи-
тания своих родителей за правильное вос-
питание, нравственные уроки, физическое 
здоровье; и пожелания обеспечить им до-
стойную старость, т. е. ведущими моти-
вами в них выступают отчий дом, семья, 
родной очаг. К примеру, следующие песни:

Хариха шубуунай ундалмаархан
Харзын уhан hайхан юм.
Харижал гэртээ ошоходом,
Хайратай абамни hайхан юм.
Бусаха шубуунай ундалмаархан
Булагай уhан hайхан юм.
Бусажал гэртээ ошоходом,
Буурал эжымни hайхан юм
(Для утоления жажды возвратившихся 

птиц
Прекрасна вода из полыньи.
Когда я приезжаю домой,
Дороже родного отца нет <никого>.
Для утоления жажды вернувшихся птиц
Прекрасна вода из родника.
Когда я возвращаюсь домой,
Дороже родной матери нет <никого>)
[ОАФ ЦВРК ИМБТ. Инв. № 2295/в]1.

Аба эжын аша
(Заслуга отца и матери)
Мухаридагхан тэргэымни
Модон голойн хүшэн лэ.

1 Здесь и далее перевод автора статьи.



105

РО
С

С
И

Й
С

К
А

Я
 Э

М
И

ГР
А

Ц
И

Я
 В

 М
О

Н
ГО

Л
И

И

Монсолзодог бэеымни
Аба эжын хүшэн лэ
(У катящейся моей телеги
Сила в ее деревянной оси.
Тело мое, пышущее здоровьем,
Это заслуга отца и матери)
[ОАФ ЦВРК ИМБТ. Инв. № 2344б].

Любовная лирика составляет наи-
больший пласт бурятской национальной 
песни. В ней встречается широкая гамма 
чувств от ярких красок счастья до мрач-
ных оттенков печали, большей частью 
разрабатываются мотивы душевного со-
стояния влюбленных: мечта о скорой 
встрече с избранником; сердечные том-
ления о милом друге; воспевание образа 
любимого человека; грустные нотки рас-
ставания и многое другое. Как, например, 
в одной из песен ожидание встречи с лю-
бимым человеком выражается так:

Хадын харгы зурана-зурына,
Хазаартым хүлhэн дуhална-дуhална.
Ханилсан шамайгаа хүлеэнэб-хүлеэнэб,
Харахан зүрхэмни тэснэгүй, тэснэгүй
(Тянется-тянется горная дорога,
Течет-течет пот с моего верхового коня.
Жду, не дождусь тебя, мой 

возлюбленный(ая),
Истомилось-истосковалось сердце мое 

красное)
[ОАФ ЦВРК ИМБТ. Инв. № 2344б].

Есть песни, в которых доминируют 
философские размышления о скоротеч-
ности времени, беспечности юных лет, 
горячности, безрассудстве в поступках 
молодых людей, сожаления о быстро 
уходящей молодости, желательном сча-
стье на старости лет. К примеру, одна из 
них:

Огторгой харахадам, холо шэндил аад, 
Орохо бороониинь түргэн бэ?
Оршолон hанахада, холо шэндил аад,
Ошохо наhаниинь түргэн бэ?
(Хоть и кажется далеким небо, когда 

всматриваюсь <в него>,
Но от чего же так быстро пошел дождь?

Хоть и кажется длинным <течение/ход> 
бренного мира,

Но почему же так быстро умчались 
текущие лета?)

[ОАФ ЦВРК ИМБТ. Инв. № 2295/в].

Существует группа песен, в которых 
превалируют мотив-наказ (смолоду бе-
речь свою честь и не срамить свое имя), 
мотив-просьба (передать горячий привет 
объекту чувственных влечений от испол-
нителя песни), мотив-предостережение 
(не допускать просчеты, промахи из-за 
своей самоуверенности):

Алтанхан дэлхэйн ташаланда
Ардагайнгаа турууе дүмэд гээрэй.	
Арадхан зонойнгоо дундахана
Арюухан нэрээ бодод гээрэй
(На склонах золотистой земли
Побереги копыта своего необъезженного 

коня.
Живя с народом и среди людей,
Дорожи своим незапятнанным именем)
[ОАФ ЦВРК ИМБТ. Инв. № 2295/в].

Заключая, подчеркнем, что выше-
рассмотренные песни, записанные в 
период монгольской экспедиции сотруд-
никами БИОНа в конце 1970-х — начале 
1980‑х гг., свидетельствуют об устойчиво-
сти смысловой доминанты традиционно-
го народного пения, общей с материнской 
хори-бурятской песенной культурой.

Сохранность песенного фольклора хо-
ри-бурят в локальной традиции бурят 
Монголии показывают и старинные бурят-
ские песни, основанные на мотивах вос-
хваления коня как драгоценности (морин 
эрдэни), родины с чистым воздухом (аглаг 
hайхан нютаг), родных краев, мест с гора-
ми и прозрачными реками (уула, уhатай 
газар орон), золотого солнца (алтан на-
ран), серебряной луны (мүнгэн hара). То 
есть величальные мотивы красоты окру-
жающей природы, важности для жизнеде-
ятельности человека небесных объектов, 
а также незаменимости верного спутника 
кочевника (коня) составляют общий зна-
чимый элемент структуры традиционного 
хори-бурятского песенного жанра. 



106

Н
ау

чн
ы

й 
ал

ьм
ан

ах
  Т

РА
Д

И
Ц

И
О

Н
Н

А
Я

 К
УЛ

ЬТ
У

РА
  Т

ом
 2

6.
 №

 4
. 2

02
5

Особняком стоят религиозные песни о 
наиболее почитаемых божествах буддий-
ского пантеона; о значении и величии куль-
товых объектов поклонения  — дацанов; 
о заслугах представителей ламаистского 
духовенства. Содержание культовых пе-
сен, общих для монгольских и российских 
хори-бурят, составляют описание внут
реннего и внешнего убранства Агинско-
го дацана, святость нахождения в дацане 
священных буддийских писаний «Ганжу-
ра» и «Данжура», воспевание деяний от-
дельных служителей культа. Существуют 
песни-восхваления Шакьямуни, Зонкапы, 
Зеленой Тары, Авалокитешвары, обеспе-
чивающих благость живых существ.

В песенном репертуаре бурятских пере-
селенцев, наряду с записями старинных 
бурятских лирических, ёхорных и обрядо-
вых песен, немало песен, ярко иллюстри-
рующих интерес мигрантов к событиям 
страны исхода. Несмотря на то что новое 
время скорректировало песенный ре-
пертуар монгольских хори-бурят, многие 
старинные песни наполняются словами, 
ориентированными на текущие события и 
злобу дня: «…тексты песен могут и долж-
ны способствовать постижению реалий 
мира — художественно осмысленных, пре-
ломленных во внутреннем мире произ-
ведения, но существенно помогающих и в 
осмыслении действительности во многих 
ее проявлениях» [Жукова, Потёмкина 2024, 
7]. Так, по свидетельству исполнителя на-
родных песен из сомона Баян уул Дорнод-
ского аймака Монголии Б. Доржоханды, у 
них «большой популярностью пользуют-
ся песни о Ленине, Ворошилове, партии» 
[ОАФ ЦВРК ИМБТ. Инв. № 2295/а]. Из 
оригинальных песен на «современные» 
темы представляет интерес песня, записан-
ная в экспедиции 1977 г., о полете в космос 
Юрия Гагарина и Германа Титова:

Огторгой уудамхан гээшэмнай
Олиггүй холо гэдэг аад,
Орожо ерэхэ харгы замые
Орёожо неэhэн Юрий Гагарин. 
Замбуулин дайда гээшэмнай
Захагүй үргэн гэдэг аад,
Зүбэлэтын хүлэг «Востоогоороо» 

Жолоодон тойроhон Герман Титов
(Широкое наше небо, хоть и
Говорят, бесконечно далеко,
Путь-дорогу отправиться <туда> 

и долететь <до него>
Открыл Юрий Гагарин, пролетевший 

<сквозь него>.
Вселенная, мироздание наше, хоть и
Говорят, бескрайние,
На своем «Востоке» — советском скакуне
Облетел Герман Титов, управлявший им)
[ОАФ ЦВРК ИМБТ. Инв. № 2295/а].

Носители фольклора создают новые 
песни на основе старинных, не преры-
вая песенную традицию, как, например, 
в песне «1941 он» (Год 1941), в которой 
выражается уверенность в нерушимости 
СССР после вторжения фашистов. В этом 
плане мнение исследователей музыкаль-
но-поэтического творчества заключает-
ся в следующем: «…если песня отражает 
глубинные чувства тех, кто ее слышит, 
она передается из уст в уста, дополняется 
и подправляется, иногда значительно ви-
доизменяясь» [Хорло 1989, 11].

Народные певцы, создавая новые пес-
ни, очень «часто использовали напевы 
старых дореволюционных песен» [Дуга-
ров 1964, 24]. Это можно продемонстри-
ровать на примере песни:

Шэлдэг арюун амьдаралаа	
Шэнэшэлэн зохёое хоюулаа 
Шэнэхэн үйлдэбэриин нэгэдэлдээ
Шэлжэжэл ороёл даа хоюулаа.
	 Элбэг амьдаралтай нэгэдэлдээ 
	 Элсэн ороёл даа хоюулаа.
	 Эршэмтэй хүдэлмэриин бүтѳѳлдэ
	 Эгэл олондоо зорюулая даа
(Лучшие, светлые годы своей жизни
Построим вместе, обновив ее.
С новым совместным хозяйством
Сплотимся, вступив в него вместе.
	 С хозяйством зажиточным, 

обеспеченным
	 Объединимся, вступив в него 

вместе.
	 Усиленную энергичную работу
	 Посвятим во благо всех людей)
[ОАФ ЦВРК ИМБТ. Инв. № 2295/в].



107

РО
С

С
И

Й
С

К
А

Я
 Э

М
И

ГР
А

Ц
И

Я
 В

 М
О

Н
ГО

Л
И

И

Итак, песни, проанализированные 
выше, демонстрируют адаптацию испол-
нителями народных песен к современным 
социокультурным условиям, умение на-
родных певцов реагировать на темы, вы-
зывающие общественный интерес. Это 
показатель живого процесса обновления 
и преобразования форм песенной куль-
туры в соответствии с вызовами действи-
тельности. Наблюдается трансформация 
фольклорной традиции не только как 
факт исторической памяти, фиксирующей 
эмоционально-яркие события, но и как 
инструмент трансляции символических 
смыслов, сложившихся в новое время.

К самобытным песням локальной груп-
пы монгольских хори-бурят участники 
экспедиции 1977 г. в МНР относят песню 
«Биндарьяа», которая появилась после их 
переселения [ОАФ ЦВРК ИМБТ. Инв. № 
2244/а]. Она является своего рода гимном 
хори-бурят, обжившихся на северо-вос-
токе Монголии. Исполнитель этой песни 
рассказал и историю ее создания: «Когда 
мы прибыли в 1919 г. на монгольскую тер-
риторию и обосновались в местности 
Хүбшын Хушуун Цэцэнханского аймака, 
вначале поклонялись Хүбшын Хушууну 
и совершали обряд обоо вместе с халха-
монголами. Однако в 1923 г. договорились, 
что будем проводить обряд поклонения 
порознь, и буряты стали поклоняться 
горе Биндарьяа, находящейся вдоль реки 
Сүүхэ. Затем группа мужчин, в основном 
пожилого возраста, из них только трое 
были молодые ребята, сочинили песню-
восхваление об этой горе» (Зап. от Бадмын 
Дондока, 1899 г. р., урож. Батшэрээт, Хэн-
тэйский аймак, Монголия. Соб. Е.  В.  Ба-
ранникова. 1977 г.) [ОАФ ЦВРК ИМБТ. 
Инв. № 2295/1] (перевод наш. — Б.-Х. Ц.). 
Она носит величальный характер: вос-
хваляется красота почитаемого объекта, 
окруженного лесами и возносится хвала 
буддийским божествам Абиде, Шакьяму-
ни, Отошо, охраняющим благополучие 
живых существ. Приведенный пример, 
тесно связанный с последствиями ми-
грационного процесса, дает основание 
заключить, что с изменением ценност-
ных ориентиров носителей фольклора  

в песенном репертуаре монгольских бу-
рят появляются новые сюжеты.

Обращение к архивным документам, где 
хранятся экспедиционные материалы, со-
бранные фольклористами Института язы-
ка и литературы Академии наук Монголии 
в бурятских сомонах в 1960-х гг., показало 
неоднозначную ситуацию с традицион-
ным фольклором бурят тех лет в целом и 
песенной культурой в частности. С одной 
стороны, записи того периода показывают, 
что наиболее частотными являются тради-
ционные песни-заклинания — приучения 
животного к детенышу, восхваления-маг-
талы коню, победителям в состязаниях по 
борьбе, стрельбе из лука. 

В то же время характерны элементы 
сужения репертуара бурятских народных 
песен и включенность исполнительской 
культуры бурят в халха-монгольскую пе-
сенную традицию. Подобную трансформа-
цию мы можем объяснить объективными 
факторами, прежде всего общественно-по-
литическими реалиями первой половины 
XX в., сложившимися в Монголии: «Про-
веденные руководством страны в начале 
1930‑х  гг. “чистки” в рядах не только пар-
тийных деятелей Монголии, но и простых 
граждан-бурят, “предавших” Страну Со-
ветов своим бегством в соседнюю страну 
в пред- и послереволюционные годы, при-
вели к тому, что буряты перестали призна-
ваться в своей этнической принадлежности, 
носить национальную одежду, употреблять 
родной язык в общественных местах. Ис-
требление бурятских мужчин вызвало зна-
чительный рост халха-бурятских браков, 
что в результате привело к ускоренной ас-
симиляции» [Ванчикова, Ринчинова 2012, 
170]. Последствия масштабных репрессий 
сказались не только на особенностях поли-
тико-экономической ситуации в бурятской 
диаспоре, но и на некотором «расшатыва-
нии» фольклорных традиций исторической 
родины, в том числе песенной культуры. 
Немаловажную роль сыграли также при-
надлежность бурят и монголов к единому 
этнокультурному пространству и их языко-
вое родство, приведшие «к усилению язы-
ковой и этнической ассимиляции» бурят 
Монголии [Бурятский язык 2020, 23].



108

Н
ау

чн
ы

й 
ал

ьм
ан

ах
  Т

РА
Д

И
Ц

И
О

Н
Н

А
Я

 К
УЛ

ЬТ
У

РА
  Т

ом
 2

6.
 №

 4
. 2

02
5

ВЫВОДЫ
Привезенные из мест исхода аутентичные 
народные песни хори-бурят, в которых 
отражается историческая память (факты 
из прошлой общей истории), ментали-
тет, характер, обычаи и религия, пока-
зали устойчивость их бытования в среде 
мигрантов, что, в свою очередь, свиде-
тельствует о преемственности традиции. 
Локальная этническая группа бурят, по-
пав в чужое окружение, поддерживала 
таким образом связь с метрополией, про-
диктованную самосохранением и консер-
вацией своих культурных особенностей.

Такие факторы, как изменчивость и 
обновление песенного репертуара бурят, 
обусловлены ускорением социокультур-

ных процессов в Монголии, приведших к 
неизбежным новациям в тематике народ-
ных песен и пополнению исполнитель-
ского арсенала.

Постепенная адаптация носителей 
фольклорной культуры к новой среде 
обитания повлияла на возникновение 
сюжетов песен, априори не характерных 
для материнской традиции. Кроме того, 
непростые исторические реалии МНР на-
чала  — середины прошлого столетия, в 
которых оказались монгольские буряты, 
существенно повлияли на вовлеченность 
их в общемонгольскую культурную общ-
ность, взаимопроникновение фольклора 
окружения и переселенческого населения. 

Источники и материалы
Бадамдаш 1998  — Буриад арадай дуун (Бу-

рятские народные песни) / Эмхэтгэсэн Шарайд 
Жамбалын Бадамдаш (Сост. Ш. Ж. Бадамдаш). 
Улаанбаатар, 1998.

Батцэрэн 2020  — Батцэрэн Х. Ш. Г. Буриад 
арадай дуун (Бурятские народные песни). Ула-
анбаатар, 2020.

Дугаров 1964  — Дугаров Д. С. Бурятские на-
родные песни. Т. I: Песни хори-бурят. Улан-Удэ: 
Ротапринтный цех БКНИИ СО АН СССР, 1964. 

ОАФ ЦВРК ИМБТ — Общий архивный фонд 
Центра восточных рукописей и ксилографов 
Института монголоведения, буддологии и тибе-
тологии СО РАН.

Исследования
Базаров, Дампилова, Цыбикова 2010  — Ба-

заров Б. В., Дампилова Л. С., Цыбикова Б.-Х. Б.  
Протяжные песни в монголоязычном про-
странстве // Протяжные песни монгольских на-
родов: Сб. науч. ст. Улан-Удэ: Изд-во БНЦ СО 
РАН, 2010. С. 3–12.

Бардаханова 1992  — Бардаханова С. С. Си-
стема жанров бурятского фольклора. Новоси-
бирск: Наука, 1992.

Бурятский язык 2020  — Бурятский язык в 
регионах России, Монголии и Китая: состояние, 

проблемы, факторы сохранения и развития. 
Улан-Удэ: Изд-во Бурят. госун-та, 2020.

Ванчикова, Ринчинова 2012  — Ванчи
кова  Ц.  П., Ринчинова О. С. «Дело Лхумбэ»: 
репрессии против бурят в Монголии // Вестник 
ВСГУТУ. 2012. № 4 (39). С. 166–171. 

Дарижапова 2010 — Дарижапова О. Ш. Тра-
диции и инновации песенной культуры хори-
бурят: историко-искусствоведческий аспект: 
Автореф. дис. … канд. искусствоведения: 
17.00.09. Владивосток, 2010.

Жукова, Потёмкина 2024  — Жукова А. А., 
Потёмкина Е. В. Концепты русской песенной 
традиции: от романса до рэпа. М.: МАКС Пресс, 
2024.

Кульганек 2001 — Кульганек И. В. Мир мон-
гольской народной песни. СПб.: Петерб. восто-
коведение, 2001.

Хорло 1989  — Хорло П. Народная песенная 
поэзия монголов: (Проблема жанрового соста-
ва). Новосибирск: Наука, 1989.

Цыбикова 2016 — Цыбикова Б.-Х. Б. Фольк
лор шэнэхэнских бурят. Улан-Удэ: Изд-во БНЦ 
СО РАН, 2016.

Шаракшинова 1973  — Шаракшинова Н. О. 
Лирические песни бурят. Иркутск: Вост.-Сиб. 
кн. изд-во, 1973.

© Б.-Х. Б. Цыбикова, 2025

СВЕДЕНИЯ ОБ АВТОРЕ
Цыбикова Б.-Х. Б. https://orcid.org 0000-0003-3672-1566
Кандидат филологических наук, доцент, ведущий научный сотрудник Института 
монголоведения, буддологии и тибетологии Сибирского отделения РАН: Российская 
Федерация, 670047, г. Улан-Удэ, ул. Сахъяновой, д. 6; тел.: +7 (3012) 43-35-51;  
e-mail: bch58@yandex.ru



109

РО
С

С
И

Й
С

К
А

Я
 Э

М
И

ГР
А

Ц
И

Я
 В

 М
О

Н
ГО

Л
И

И

The Song Culture of the Mongolian Khori-Buryats:  
The Continuity of Tradition

Badma-Khanda B. Tsybikova
(Institute of Mongolian Studies, Buddhology and Tibetology, Siberian Branch,  

Russian Academy of Sciences: 6, Sakhyanova str., Ulan-Ude, 670047, Russian Federation)

Summary. This article presents a comparative analysis of the verbal component of the folksong 
heritage of the Khori-Buryats of Russia and Mongolia. It attempts to show the endurance of the 
local song tradition among immigrants to Mongolia using a structural-typological description. 
Defining the common sources and continuity of tradition of the Khori-Buryat folksong is relevant 
for establishing its common Buryat structure-forming elements. It is also relevant to identify the 
key motifs expressed in the figurative and symbolically rich song lyrics that reflect the mentality of 
the people, their history, beliefs and culture. The verbal component of the folk song is undoubtedly 
associated with the folklore tradition, which is characterized by the oral transmission of social 
and spiritual information with appropriate types of variation, leaving space for improvisation. 
The structure of the text includes elements that determine the semantic organization of the work, 
its composition, theme, and ideas. Based on the semantic content of the folk song, the research 
proposes its own classification of the song poetry of the Mongolian Khori-Buryats. (While the 
folksong is a synthetic genre that includes both music and words, the article does not touch upon 
such important aspects of folksongs  as melodic structure, rhythmic organization, musical style, 
etc.) The article concludes that folksongs constitute a common cultural component of the folklore 
heritage of the Buryats of both Russia and Mongolia.

Key words: song folklore of the Mongolian Khori-Buryats, semantic content of folk songs, 
sustainability of tradition.

Acknowledgements. The research was carried out within the state project “Russia, Mongolia 
and China: Historical Experience of Cross-Border Interaction, Economic Priorities and Socio-
Cultural Communications,” No. 125091010220-3.

Received: September 16, 2025
Date of publication: December 25, 2025.
For citation: Tsybikova B. B.-Kh. The Song Culture of the Mongolian Khori-Buryats: The 

Continuity of Tradition. Traditional Culture. 2025. Vol. 26. No. 4. Pp. 99–110. In Russian.
DOI: https://doi.org/10.26158/TK.2025.26.4.008

References
Badaraev D. D.  (ed.) (2010) Buryatskii yazyk 

v regionakh Rossii, Mongolii i Kitaya: sostoyanie, 
problemy, faktory sokhraneniya i razvitiya [The 
Buryat Language in the Regions of Russia, Mongolia 
and China: Current Status, Problems, Factors of 
Preservation and Development]. Ulan-Udeh: Izd-
vo Buryatskogo gosuniversiteta. In Russian.

Bardakhanova S. S. (1992) Sistema zhanrov 
buryatskogo fol’klora [The System of Genres of 
Buryat Folklore]. Novosibirsk: Nauka. In Russian.

Bazarov B. V., Dampilova L. S., Tsybikova 
B.-Kh. B. (2010) Protyazhnye pesni v mongolo
yazychnom prostranstve [Drawn-Out Songs in 
Mongolian Cultural Space]. In: Protyazhnye pesni 
mongol’skikh narodov [Drawn-Out Songs of the 
Mongolian Peoples]. Ulan-Udeh: Izd-vo BNTS SO 
RAN. Pp. 3–12. In Russian.

Darizhapova O. Sh. (2010) Traditsii i inno
vatsii pesennoi kul’tury khori-buryat: istoriko-
iskusstvovedcheskii aspect [Traditions and 
Innovations of the Song Culture of the Khori-
Buryats: Historical and Art Historical Aspects]. 
PhD abstract. Vladivostok. In Russian.

Khorlo P. (1989) Narodnaya pesennaya 
poeziya mongolov (Problema zhanrovogo sostava) 
[Folk Song Poetry of the Mongols (The Problem of 
its Generic Composition)]. Novosibirsk: Nauka. 
In Russian.

Kul’ganek I. V. (2001) Mir mongol’skoi 
narodnoi pesni [The Word of Mongolian 
Folk Songs]. St. Petersburg: Peterburgskoe 
vostokovedenie. In Russian. 

Sharakshinova N. O. (1973) Liricheskie pesni 
buryat [Lyrical Songs of the Buryats]. Irkutsk: 
Vost.-Sib. kn. izd-vo In Russian.



110

Н
ау

чн
ы

й 
ал

ьм
ан

ах
  Т

РА
Д

И
Ц

И
О

Н
Н

А
Я

 К
УЛ

ЬТ
У

РА
  Т

ом
 2

6.
 №

 4
. 2

02
5

Tsybikova B.-Kh. B. (2016) Fol’klor shehneh
khenskikh buryat [Folklore of the Shenekhen 
Buryats]. Ulan-Udeh: Izd-vo BNTS SO RAN. 
In Buryat-Russian.

Vanchikova  Ts.  P., Rinchinova O.  S. (2012) 
«Delo Lkhumbeh»: repressii protiv buryat v 
Mongolii. [The “Lkhumbe Case”: Repressions 
Against Buryats in Mongolia]. Vestnik VSGUTU 

[VSGUTU Bulletin]. 2012. No. 4 (39). Pp. 166–171.  
In Russian.

Zhukova A. A., Potemkina E. V. (2024) 
Kontsepty russkoi pesennoi traditsii: ot romansa 
do repa [Concepts of the Russian Song Tradition: 
from Romance to Rap]. Mocow: MAKS Press. 
In Russian.

© B.-Kh. B. Tsybikova, 2025

ABOUT THE AUTHOR
Tsybikova B.-Kh. B. https://orcid.org 0000-0003-3672-1566
E-mail: bch58@yandex.ru
Тel.: +7 (3012) 43-35-51
6, Sakhyanova str., Ulan-Ude, Buryatia, 670047, Russian Federation
PhD in Philology, Leading Researcher, Institute for Mongolian, Buddhist and Tibetan Studies, 
Siberian Branch, Russian Academy of Sciences

This is an open access article distributed 
under the Creative Commons Attribution 4.0 
International (CC BY4.0)


