
64

Н
ау

чн
ы

й 
ал

ьм
ан

ах
  Т

РА
Д

И
Ц

И
О

Н
Н

А
Я

 К
УЛ

ЬТ
У

РА
  Т

ом
 2

6.
 №

 4
. 2

02
5

Этнокультурная идентичность русских старожилов 
Монголии: практики и нарративы

Дина Борисовна Сундуева
(Забайкальский государственный университет:  

Российская Федерация, 672039, г. Чита, ул. Александро-Заводская, д. 30)

Аннотация. В статье на основе анализа нарративов описывается структура эт-
нокультурной идентичности русских Монголии, которая характеризуется полнотой 
идентификационных признаков, а также наличием разнообразных стратегий социо
культурного позиционирования, обусловленных внешними факторами. Определено, 
что для русских старожилов Монголии характерна русская самоидентификация при 
наличии славянского, азиатского, метисного фенотипов. Разнообразие практик социо
культурного позиционирования этнокультурной идентичности является адаптив-
ным процессом приспособления в культурном пространстве Монголии, отражающим 
субъективный, внутренний мир человека.

Анализ нарративов показал, что социокультурные практики позиционирования 
этнокультурной идентичности русских старожилов Монголии направлены на сохра-
нение базовой идентичности, основывающейся на ценностях русской культуры. Уста-
новлено, что усложнение структуры этнокультурной идентичности представителей 
данной группы базируется как на строгом разграничении с иными картинами мира, 
так и на принятии норм, стилей, образа жизни, допустимых в определенных пределах. 
Внешними факторами, оказывающими влияние на стратегии позиционирования эт-
нокультурной идентичности русских старожилов Монголии, можно считать синтез 
наличных и санкционированных доминирующим обществом способов самоидентифи-
кации, процессов культурной диффузии и культурных заимствований, характер и тип 
взаимоотношений с культурой доминирующего сообщества.

Ключевые слова: русская община Монголии, трансграничная этнокультурная иден-
тичность, этническая самоидентификация, социокультурные практики позициони-
рования, нарративы. 

Работа выполнена в рамках проекта Российского научного фонда № 23-18-00478 
«Русские Монголии. Комплексное исследование культуры в иноэтническом окружении 
(фольклор, обрядовые традиции, язык)».

Дата поступления статьи: 16 сентября 2025 г.
Дата публикации: 25 декабря 2025 г. 
Для цитирования: Cундуева Д. Б. Этнокультурная идентичность русских старожилов 

Монголии: практики и нарративы // Традиционная культура. 2025. Т. 26. № 4. С. 64–75.
DOI: https://doi.org/10.26158/TK.2025.26.4.005

УДК 008:351.858 
ББК 63.529(55)

РОССИЙСКАЯ ЭМИГРАЦИЯ  
В МОНГОЛИИ



65

РО
С

С
И

Й
С

К
А

Я
 Э

М
И

ГР
А

Ц
И

Я
 В

 М
О

Н
ГО

Л
И

И

Социокультурное своеобразие русских 
старожилов Монголии, составляющих 

ядро русской диаспоры в этой стране, за-
ключается в том, что длительный опыт 
проживания в инокультурной среде, безу
словно, наложивший отпечаток на духов-
ную жизнь группы, не привел к утрате 
устоев русской ментальности и культуры. 
Основу самобытности русских старожи-
лов Монголии до настоящего времени 
определяет культурный мир их предков — 
русских казаков и семейских Забайкалья. 
По данным монгольских исследователей, в 
настоящее время в Улан-Баторе «местных 
русских граждан, проживающих в стране 
на постоянной основе», насчитывается 
1151 [Одонтуяа 2023, 39].

Хронологические рамки нашего ис-
следования охватывают период начиная 
с первой трети XX в. по настоящее вре-
мя, что позволяет проследить диапазон 
изменений сознания и деятельности че-
ловека при его взаимоотношении с социо
культурной средой страны-реципиента. 
Принимая во внимание общепринятую 
периодизацию, согласно которой счита-
ется, что русская община современной 
Монголии состоит из потомков трех ми-
грационных волн, отметим, что жизнь 
русских старожилов Забайкалья, живших 
на приграничных территориях, была тесно 
связана с монгольским приграничьем. В 
дореволюционный период многие жители 
приграничных русских деревень имели за-
имки, охотились, занимались различными 
промыслами на монгольской территории. 
Забайкальское казачество, проживавшее 
по р. Онон, также «исстари считали госу-
дарственную границу чем-то вроде плетня 
и свободно лазали через этот “плетень” 
когда и кому вздумается. На территории 
давно привычного соседа и сено косили, 
и заимки со скотом держали» [Пушкарёв 
2020, 16]. На этом участке российско-мон-
гольской границы, как и в районе Кяхты, 
активно шла торговля. В Дорнодском ай-
маке на монгольских озерах развивался 
соляной промысел. К примеру, «Верхне-
Ульхунская станица добывала от трехсот 
до пятисот пудов соли в лето, а Букукун-
ская и того больше, аж 800 пудов. От пя-

тидесяти до ста пудов заготовленной соли 
станичники поставляли на ононские 
прииски» [ГАЗК. Ф. 30]. Об оживленных 
трансграничных торговых связях в этом 
регионе свидетельствуют публикации в 
газете «Байкал» за 1897 г.: «Ныне же от-
правляются в Восточную Монголию в 
Долоннор два каравана с двух различных 
пунктов: один из Дурулгуевского караула 
(в Нерчинском крае), а другой из Кяхты. 
Не пора ли иркутским, верхнеудинским и 
нерчинским купцам подумать об этой тор-
говле; теперь открыты для них все пути в 
Монголию» [Байкал 1897, 4].

Еще в 1880-е гг. В. Птицын в своих 
наблюдениях писал, что молодежь, жи-
вущая в русских приграничных с Мон-
голией селах, «…соединяется в одну или 
несколько артелей, человек по 10–20 в 
артели, запасаются бочками и кадями и 
солью, и едут на двухколесных тележках 
в Монголию ловить рыбу. Подъезжают, 
по их словам, к какой-нибудь речке за 
границей и разыскивают ямы, в которых 
собирается самая крупная рыба и вся 
видна с берега: так прозрачны и чисты 
быстрые горные речки. Нашедши такую 
яму, охотники достают из нее баграми 
и другими способами осетров и другую 
самую крупную рыбу, солят ее и уклады-
вают в припасенную посуду, затем пере-
ходят к следующей яме и через 10–15 дней 
возвращаются домой с запасом рыбы для 
постов, для своего употребления». Иссле-
дователь пишет, что монголы относятся 
«всегда радушно и нисколько не препят-
ствуют им ловить рыбу, которой сами 
монголы не употребляют». Русские кре-
стьяне, по наблюдениям В. Птицына, не 
только хорошо знают быт и нравы своих 
монгольских соседей, но и «живут с ними 
в наилучших отношениях, чему вероятно 
способствует и то, что забайкальские кре-
стьяне не ездят в Монголию для торговли 
с кочевниками и для спаивания их вод-
кой…» [Птицын 1912, 149]. 

В 1912 г. А. П. Свечников, путешествуя 
по Северной Монголии, также отмечал, 
что «русских в Монголии работает не 
одна тысяча человек. Русские встреча-
ются там каждый день и в среднем через 



66

Н
ау

чн
ы

й 
ал

ьм
ан

ах
  Т

РА
Д

И
Ц

И
О

Н
Н

А
Я

 К
УЛ

ЬТ
У

РА
  Т

ом
 2

6.
 №

 4
. 2

02
5

каждые 30–50 верст… Вообще, между 
русскими-сибиряками и монголами в те-
чение нескольких столетий установилась 
такая тесная связь, что в настоящее время 
вряд ли даже путем запретительных мер 
удалось бы прекратить дальнейшую рабо-
ту русских в Монголии» [Свечников 1912, 
149]. Архивные документы за 1912 г. со-
держат материалы, переписку, обширные 
списки торговых лавок на территории 
Монголии, принадлежащих подданным 
Российской империи [ГАЗК 1(о)-1-10157]. 

Все это свидетельствует о том, что рус-
ские Восточно-Забайкальского трансгра-
ничья не только знали реалии монгольской 
действительности, но и постоянно совер-
шали поездки, связанные с регулярным 
временным изменением места жительства. 
Сезонные миграции жителей пригранич-
ных российских сел Забайкалья в пределы 
Монголии были связаны с сельскохозяй-
ственными работами, охотой и рыболов-
ством. В силу сложившегося образа жизни 
жители приграничья факт переезда на 
монгольские земли не воспринимался как 
факт внешней миграции. 

Поражение Белого движения в Забай-
калье в 1920–1922 гг. стало причиной пер-
вой переселенческой волны в монгольские 
лесостепи части иркутских и забайкаль-
ских казаков, обживавших Северную и 
Восточную Монголию еще с конца XIX в. 
Особенно кровопролитным и жестоким 
было противостояние красных и белых 
в приграничных забайкальских селах. В 
исторической литературе отмечается, что 
«жители таежных мензинских сел навсег-
да запомнили “бароновцев” и их крова-
вую расправу. На десятки лет время для 
них после этих событий разделилось как 
бы надвое. Вспоминая о чем-либо, гово-
рили — “это было до Унгерна”, “это было 
после Унгерна”» [Константинов, Констан-
тинова 2009, 124]. С конца 1920 г. после 
разгрома белых отрядов казаки стали се-
мьями уходить за границу. После выхода 
в свет постановления ЦК РКП(б) о прове-
дении «беспощадного массового террора 
по отношению ко всем казакам» противо-
стояние враждующих сторон прибрело 
еще более трагичный характер, и уход в 

Китай и Монголию приобрел среди за-
байкальского казачества массовый харак-
тер. 

В отдельных исследованиях выделяет-
ся вторая переселенческая волна, которая 
была связана с деятельностью советско-
монгольских золотодобывающих концес-
сий, развернувшихся в бассейне р. Еро. 
Следует отметить, что пребывание рус-
ских жителей приграничной полосы на 
территории сопредельной страны носило 
временный характер. В этот период, так же 
как и раньше, практиковались сезонные 
миграции жителей Забайкалья в пределы 
Монголии, о чем свидетельствуют архив-
ные материалы, например, «Переписка по 
пропуску в Монголию за сеном жителей 
наших сёл» [ГАЗК. Р-1111-1-6]. 

Вторая волна миграции из СССР связа-
на с периодом коллективизации 1930-х гг. 
Коллективизация в ряде районов Забайка-
лья в 1930–1931 гг. получила особый накал. 
Забайкальские крестьянские восстания 
как по числу самих выступлений, так и по 
количеству участников в них стали самы-
ми значительными в Сибири [Жеребцов 
2005, 36]. Так, в 1929 г. «жители с. Менза 
Красночикойского района на свои сред-
ства командировали середняка Тарханова 
Герасима Давыдовича в Москву к М. И. 
Калинину узнать, правда ли, что раскула-
чивание происходит по всей стране. Когда 
тот вернулся, в селе от безысходности при-
ступили к массовому забою скота. В гур-
тах из 50–100 голов осталось по 3–5 голов 
скота. Впоследствии многие из мензинцев 
были репрессированы, Г. Д. Тарханов рас-
стрелян в 1934 году» [Там же; Жеребцов 
2022]. В Кыринском и Акшинском районах 
в 1930-е гг. была вскрыта контрреволюци-
онная организация «Ононцы», охватив-
шая все станицы верхнего Приононья. 
В  результате чистки этого сфабрикован-
ного дела более трехсот человек — казаки, 
отцы семейств, — были арестованы, боль-
шинство участников приговорены к выс-
шей мере наказания.

Итак, русские жители приграничных 
с Монголией российских территорий 
(преимущественно представители забай-
кальского казачества и старообрядцы), 



67

РО
С

С
И

Й
С

К
А

Я
 Э

М
И

ГР
А

Ц
И

Я
 В

 М
О

Н
ГО

Л
И

И

обосновавшись в Селенгинском аймаке 
Монголии, создали более десяти русских 
поселений, таких как Бельчир, Ибициг, 
Шамар, Шарагол, Жаргалантуй, Хондон 
и др. Оформление демаркационной ли-
нии между МНР и СССР в 1928 г. привело 
к некоторому упорядочиванию транс-
граничных переходов жителей пригра-
ничья, о чем свидетельствуют архивные 
данные конца 1930-х  — начала 1940-х 
гг. Например, в Государственном архиве 
Забайкальского края за 1941 г. хранится 
большое количество «удостоверений на 
пересечение советско-монгольской гра-
ницы» или документы о том, что «на реку 
Ульдза командировались работники руд-
ника Любовь, а жители с. Турген косили 
сено» [ГАЗК. Р-1614-1-264]. 

На начальных этапах жизни в Монго-
лии среди русских старожилов Забайкалья 
сохраняется русский уклад жизни, устои 
духовной культуры. Сохранность укла-
да жизни русских жителей с. Корнаков-
ка, бывшей усадьбы кяхтинского купца  
И. И. Корнакова, была описана еще в 1904 г.  
в еженедельной газете «Байкал», изда-
вавшейся в Бурятии с июня 1867 г. Жур-
налист пишет: «Вы здесь видите дворик 
чистенький, правильный, словом, насто-
ящий русский помещичий дворик <…> 
водруженный крест распятия, заставляют 
вас громко произнести “здесь русский дух, 
здесь Русью пахнет”» [Байкал 1904, 2].

Процесс трансформации личности в 
условиях эмиграции, а именно диапа-
зон изменений сознания и деятельности 
человека при его взаимоотношении с 
социокультурной средой страны-реци-
пиента, происходит значительно позже. 
В 1930–1940-е гг. представители молодого 
поколения, многие из которых родились 
в Монголии, имели возможность изучать 
русский язык, продолжить среднее обра-
зование. Как известно, в 1920–1930-е гг. 
в основу системы образования Монголь-
ской Народной Республики были положе-
ны принципы советской образовательной 
системы: всеобщий характер образова-
ния, доступность и бесплатность получе-
ния образования. По архивным данным, в 
1926 г. в МНР функционировало 11 совет-

ских школ для граждан СССР, в них обу
чалось 738 учащихся. Советские школы 
выделяли учебники, тетради, наглядные 
учебные пособия и другие принадлеж-
ности. В Бильчирской школе первой сту-
пени также учились монгольские дети 
[Балдано, Кириченко 2021, 4].

В связи с началом строительства Улан-
Баторской железной дороги в 1947 г. на-
чинается массовое переселение жителей 
русских деревень в рабочие поселения. 
Русские люди, работавшие на строитель-
стве железной дороги, одними из пер-
вых осваивали специальности шоферов, 
механиков, слесарей, железнодорожных 
рабочих. Так, в п. Дзунхара в результате 
такого переселения из Селенгинского ай-
мака стало проживать до 10 000 русских 
[Кручкин 2011, 598]. Несмотря на то что в 
1950 г. в п. Дзунхара была открыта школа, 
которая приняла русских детей из поселе-
ний Шамар, Ивцэг, Корнаковка, Кудара, 
Булактуй, Жаргалант, Алтанбулак и др. 
[Сухдорж 2016, 18], начинается постепен-
ное угасание традиционного крестьян-
ского уклада русских деревень Монголии.

В этот период были распространены 
смешанные русско-китайские семьи, но в 
них культивировался русский образ жизни 
[Матвеев 2008, 4]. Об укладе жизни в рус-
ско-китайских смешанных семьях, живших 
в приграничных поселениях, Л. М. Матвеев 
уточняет, что «в непосредственной близо-
сти от Кяхты и Забайкалья появились посе-
ления, бóльшую часть которых составляли 
семьи совместных браков русских жен-
щин с гражданами Китая. Как он пишет,  
«…в смешанных браках детям фамилию и 
национальность давали русскую: это, ви-
димо, связано было с оформлением пер-
вичных документов на рождение ребенка, 
а в Монголии в то время существовал Рос-
сийский консульский отдел» [Там же].

В рамках данной статьи на основе 
определения трансграничной этнической 
идентичности мы исходим из представле-
ний о том, что проявление этнического в 
культуре не ограничивается сугубо этни-
ческим как продуктом некоего индивиду-
ального восприятия, а имеет культурные 
универсалии. Этническая идентичность 



68

Н
ау

чн
ы

й 
ал

ьм
ан

ах
  Т

РА
Д

И
Ц

И
О

Н
Н

А
Я

 К
УЛ

ЬТ
У

РА
  Т

ом
 2

6.
 №

 4
. 2

02
5

формируется и осознается в условиях куль-
турного пограничья. Основным фактором, 
обуславливающим характер трансгранич-
ной этнической идентичности, является 
культурная идентичность как интеграль-
ное качество, раскрывающее многооб-
разие культурного пограничья. Поэтому 
применительно к нашему исследованию 
считаем целесообразным введение терми-
на «этнокультурная идентичность», кото-
рая определяется как открытая система 
идентификационных признаков, образую-
щих интегральное качество определенно-
го типа и актуализирующихся в процессах 
межкультурной коммуникации в культур-
ном пространстве трансграничья. В функ-
циональном отношении трансграничная 
этнокультурная идентичность призвана 
маркировать, адаптировать и транслиро-
вать локальный и индивидуальный куль-
турный опыт во всех сферах деятельности 
данного общества. Системообразующее 
ядро культурной идентичности  — этни-
ческая самоидентификация, основанная 
на осознании своей принадлежности к 
определенной этнической общности. Тож-
дество внутренней самоидентификации и 
внешнего социокультурного позициони-
рования обусловлено характером внеш-
них и внутренних факторов.

Под трансформацией трансграничной 
культурной идентичности мы понимаем 
качественное изменение идентифика
ционных признаков, обусловленных ха-
рактером взаимодействия внешних и 
внутренних факторов. Внешним факто-
ром трансформации культурной идентич-
ности малых этнических групп трансгра-
ничья служит геополитический контекст, 
определяющий динамику ассимиляцион-
ных процессов. Внутренними факторами 
трансформации культурной идентично-
сти являются самоидентификация лич-
ности и способы ее социокультурного по-
зиционирования, которые акцентируют 
личностное отношение субъекта к про-
цессам межкультурной коммуникации. В 
зависимости от характера взаимодействия 
внешних и внутренних факторов в струк-
туре трансграничной культурной иден-
тичности происходит актуализация лю-

бого из идентификационных оснований. 
Трансграничность как определяющий 
внешний фактор геополитического харак-
тера, формируя и поддерживая изменения 
в трансграничном культурном простран-
стве, определяет специфику протекания 
ассимиляционных процессов. Культурная 
трансграничная континуальность нахо-
дится в диалектическом противостоянии 
с политической дискретностью, которая 
препятствует обмену культурными ценно-
стями между этносами, локализованными 
по разные стороны границы. Контину-
альность трансграничного культурного 
пространства, т. е. культурное единство 
приграничных территорий, обеспечивает 
культурная диффузия. Взаимное проник-
новение отдельных элементов культуры 
или целых ее комплексов, присущее как от-
дельным индивидам, так и целым группам, 
связано с необходимостью адаптации к 
определенным природно-географическим 
условиям путем выработки адекватного 
образа жизни. С усложнением социальной 
структуры растет множественность иден-
тичностей» [Бергер, Лукман 1995, 217].

Многомерность и диалектичность про-
цесса конструирования трансграничной 
идентичности, в рамках которого субъект 
является одновременно и его объектом, 
проявляется в разнообразных практиках 
социокультурного позиционирования 
субъекта. Считаем, что в «процессе са-
моидентификации и отнесения других к 
определенным этническим группам при-
нимают во внимание не просто сумму 
объективных различий, а лишь те из них, 
которые самими индивидами восприни-
маются как значимые» [Дробижева 1998, 
21]. Социокультурное позиционирова-
ние или маневрирование идентифика-
ционными признаками трансграничной 
культурной идентичности русских ста-
рожилов Монголии детерминировано 
совокупным множеством факторов. Во-
первых, количественными и качествен-
ными параметрами ассимиляционных 
процессов трансграничья, во-вторых, 
снятием идеологических давлений в си-
туации выбора, давлением со стороны до-
минирующей группы.



69

РО
С

С
И

Й
С

К
А

Я
 Э

М
И

ГР
А

Ц
И

Я
 В

 М
О

Н
ГО

Л
И

И

Основной источник знаний о прак-
тиках социокультурного позициони-
рования трансграничной культурной 
идентичности  — нарративные интер-
вью, развернутые автобиографические 
повествования представителей русской 
общины Монголии. Выбор нарративно-
го метода обусловлен тем, что истории 
жизни «чаще используются в целях изу
чения социальных меньшинств  — тех 

групп, которые довольно трудно под-
даются пространственной и временной 
локализации (и, следовательно, менее 
доступны для масштабных выборочных 
обследований)» [Девятко 2006, 63]. В 
основе нашего исследования использо-
валась выборка стихийного отбора по 
принципу добровольности и доступно-
сти вхождения единиц генеральной со-
вокупности. 

Русская
самоидентификация при 

наличии славянского, 
азиатского и метисного 

фенотипов

Монгольское общество 
идентифицировало их как 

«наши русские» 
(местны орос)

Для советских 
специалистов они 
были «семеновцы» 

(представители белой 
эмиграции)

При различной  
национальной 

принадлежности они 
идентифицируют себя  
в качестве «соотечест
венников», российских 

граждан, постоянно 
проживающих  

в Монголии

Позиционирование 
себя при 

европейском 
фенотипе в качестве 

русских среди 
монголов

Позиционирование себя 
при азиатском фенотипе 
в качестве русских среди 

монголов

При наличии монгольского 
гражданства и работе  
в правительственных 

учреждениях 
позиционируют себя  
в качестве монголов

Советскими 
официальными 

представительскими 
учреждениями они 

идентифицированы как 
«местнорусские»

Структура этнической самоидентификации и практик социокультурного позиционирования местных рус-
ских Монголии
The structure of ethnic self-identification and sociocultural positioning practices of local Russians in Mongolia

Установлено, что характер этнической 
самоидентификации русских старожи-
лов Монголии демонстрирует достаточно 
четкую идентификационную иерархию 
культурных границ самоопределения. В 

нарративах местных русских репрезен-
тируется категоризация окружающего 
мира, основанная на ценностях русской 
культуры. «Принадлежность русских 
“монгольского разлива” к Русскому миру 



70

Н
ау

чн
ы

й 
ал

ьм
ан

ах
  Т

РА
Д

И
Ц

И
О

Н
Н

А
Я

 К
УЛ

ЬТ
У

РА
  Т

ом
 2

6.
 №

 4
. 2

02
5

выражается в осознании личной при-
частности к русской культуре. Устои 
православия являются ядром, основным 
идентификационным признаком куль-
турно-цивилизационной принадлеж-
ности к данной группе. Русский язык 
составляет основу русской идентифи-
кации в условиях интеграции культур 
в монгольском окружении. Специфика 
русского этнокультурного пространства 
вплетена в структуру языка. Языком 
внутрисемейного общения в среде мест-
ных русских Монголии является русский 
язык» [Сундуева 2019, 267]. 

Социальные и культурные проявления 
феномена трансграничной культурной 
идентичности рассматриваются нами на 
основе синтеза способов самоидентифи-
кации личности и способов их социокуль-
турного позиционирования. Стратегия 
«маневрирование идентичностью», в тер-
минологии Ф. Модхаддама «ненорматив-
ного варианта ассимиляции», означает 
формальное принятие норм и ценностей 
большинства, при реальной и искренней 
приверженности ценностям и нормам 
«родной культуры». В ситуациях, когда 
удобнее казаться представителем большин-
ства, индивид демонстрирует привержен-
ность атрибутам культуры большинства, 
когда же предпочтительнее выглядеть 
представителем этнического меньшинства, 
он демонстрирует приверженность цен-
ностям и нормам собственной культуры 
[Moghaddam 1988, 72]. Иерархия и особен-
ности проявления того или иного вида этих 
«частичных идентичностей» в структуре 
трансграничной культурной идентичности 
зачастую носят инструментальный харак-
тер. Эмпирический материал показывает, 
что индивиды могут переключаться с од-
ной «частичной» идентичности на другую, 
руководствуясь различными причинами. 
Как писал Ф. Барт, «…этнические группы 
социально конструируются индивидами», 
соответственно они могут стратегически 
манипулировать своей идентичностью, 
подчеркивая или убирая ее в различных 
контекстах. 

Результаты полевых исследований 
подтверждают, что трансграничность 

создает благоприятные условия для фор-
мирования разнообразных стратегий 
социокультурного позиционирования 
культурной идентичности русских старо-
жилов Монголии. Нарративы потомков 
из смешанных русско-китайских семей, 
проживающих в Монголии, дают осно-
вание утверждать, что русская самоиден-
тификация сохраняется при наличии 
славянского, азиатского, метисного фе-
нотипов. Определяющую роль в передаче 
этноязыковой традиции подрастающему 
поколению в смешанных семьях сыграли 
матери — хранительницы русской стари-
ны. Нарративы свидетельствуют о том, 
что русский язык был основным языком 
внутрисемейного общения. Приведем 
примеры: «В крови все намешано. Ни одна 
не тянет, а русская кровь переборола. У 
китайцев же свои праздники были, но они 
отмечали Пасху, Масленицу. Дед говорил: 
“Ну, чё, старуха, яйца крась!” Всем детям 
по куличу. Обязательно. По-китайски 
ничего не было. Вот что осталось от ки-
тайцев — так мы не можем без приправ. 
Чусай — это ближе к черемше. Если кто 
берёт чусай, то это метисы» (С. Н., жен., 
70 л.) [ПМА, 2014, Улан-Батор].

Среди русских старожилов Монголии 
достаточно часто встречаются практики 
социокультурного позиционирования 
личности как «местного русского» при 
азиатском фенотипе: «Я родилась в сме-
шанном браке, так же, как и моя мама. 
И для меня “местные русские” были за-
гадкой. До 18 лет я себя не причисляла к 
ним. Я не избегала, просто сам термин, 
видимо, меня коробил. Моя бабушка  — 
забайкальская казачка, в 1925 г. в 15 лет 
приехала в Монголию на заработки вер-
хом на лошади. Ее муж — монгол, об этом, 
кстати, я узнала совсем недавно, потому 
что думала, что он бурят. При знаком-
стве он не знал ни одного слова по-русски, 
но потом он выучил его так, что дома с 
детьми говорил только на русском. Это я 
к тому, что русский язык нас объединяет, 
невзирая на национальности» (А. А., жен., 
65 л.) [ПМА, 2013, Улан-Батор].

Приведенный выше пример демон-
стрирует, как этническое происхождение, 



71

РО
С

С
И

Й
С

К
А

Я
 Э

М
И

ГР
А

Ц
И

Я
 В

 М
О

Н
ГО

Л
И

И

«кровное» отодвигается на периферий-
ный план, этноним русский использует-
ся как синоним лексеме русскоязычный. 
В целом нарративы достаточно убеди-
тельно показывают, что в процессах эт-
нической самоидентификации русские 
старожилы Монголии в большей степени 
отдают предпочтение не «примордиаль-
ным характеристикам», а языковой спо-
собности — владению русским языком.

Разнообразие практик социокультурно-
го позиционирования обусловлено внеш-
ним культурным контекстом, ожиданиями 
ин-группы. Практика именования русских 
старожилов Монголии «семеновцами» и 
«белогвардейцами» сложилась в результате 
предъявляемых со стороны «советских спе-
циалистов» обвинений (видимо, с 1960-х гг.)  
в том, что те являются потомками белока-
заков Забайкальского казачьего войска под 
предводительством генерала Белой армии 
Г. М. Семенова. Как вспоминают русские 
старожилы Монголии, бывали случаи, 
когда в советских школах детей из «мест-
ных русских» не принимали в комсомол. 
Родителям этих детей не разрешалось уча-
ствовать в выборах высших органов власти 
СССР, хотя такое право было у работавших 
в Монголии специалистов. Сложившаяся 
практика социокультурного позициониро-
вания со стороны репрезентируется в нар-
ративах представителей данной группы. 

«Русские из Союза называли нас бело-
гвардейцами. До этого у монголов в уме-
то не было такого. Это потом только 
монголы стали называть нас “цаган уль-
дур”, т. е. белогвардейцы» (Т. П., жен., 
76 л.) [ПМА, 2014, Улан-Батор].

«Нас все время обзывали “семеновца-
ми”. <…> Лично меня обзывали. В то вре-
мя нас прижимали из-за этого. Я сам-то 
долго не знал, кто такие “семеновцы”. 
Это только сейчас начали про него пи-
сать и говорить. Нас воспитывали в духе 
России: батька Ленин и всё такое. А у нас 
никаких белогвардейцев не было. Атама-
на Семенова там сроду не было. Люди про-
сто хотели жить свободно» (В. П., муж., 
55 л.) [ПМА, 2014, Улан-Батор]. 

«Специалисты презирали нас. Назы-
вали “белогвардейцами”, “семеновцами”. 

Раньше им нельзя было на “местных” же-
ниться» (К. А., муж., 67 л.) [ПМА, 2015, 
Улан-Батор].

«У нас всё было по-русски. Все говорили 
по-русски. Я в Алтанбулаке жила, а наши 
дети уже учились в советской школе. 
Играли русские с русскими, все праздники 
соблюдали русские. Не отказывались от 
советских праздников. Но обособленно 
жили всегда. Родители нас воспитывали 
так, чтобы мы не были против чего-то. 
Боялись же за своих близких» (М. А., жен., 
72 г.) [ПМА, 2013, Улан-Батор].

Одной из основных стратегий со-
циокультурного позиционирования 
культурной идентичности со стороны до-
минирующей монгольской группы по от-
ношению к местным русским Монголии 
является тенденция именования месны 
орос, нутгийн орос (пер.: «местные рус-
ские», «отечественные русские»). Практи-
ки социокультурного позиционирования 
русских старожилов Монголии со сторо-
ны ин-групп репрезентируются в мон-
гольских СМИ. Так описывает русских 
старожилов Монголии русскоязычный 
сайт «Голос Монголии»: «Среди жителей 
Монголии обликом, нравами, повадками 
выделяются “местные русские”. Они оди-
наково хорошо владеют монгольским и 
русским. Живут по российскому укладу, 
но соблюдают монгольские обычаи тоже. 
Приезжающие из России принимают их 
за монголов, монголы — за русских» [Ба-
саев 2015]. Потомки от смешанных бра-
ков русских и китайцев носят русские 
имена и фамилии, в основном получили 
монгольское гражданство. Большинство 
из них свободно говорят по-монгольски. 
Как видим, основным идентификацион-
ным признаком выделения месны орос 
среди других русских является владение 
монгольским языком. В нарративах по-
томков русского старожильческого на-
селения Монголии отмечается, что со 
стороны представителей монгольского 
этноса основным критерием выделения 
местны орос является языковой фактор: 
«Я как-то торговал на рынке в Улан-Ба-
торе. Ко мне подошли пожилые монголы 
и говорят: “О! Ямар гое ярьдж бэйна”, 



72

Н
ау

чн
ы

й 
ал

ьм
ан

ах
  Т

РА
Д

И
Ц

И
О

Н
Н

А
Я

 К
УЛ

ЬТ
У

РА
  Т

ом
 2

6.
 №

 4
. 2

02
5

что переводится “О-о-о! Русский? И так 
красиво говорит по-монгольски!”. Да, они 
удивились…. И так браво на меня посмо-
трели…. Ветераны-то, они очень уважа-
ют русских» (С. П., муж., 55 л.) [ПМА, 
2014, Чойбалсан].

Социокультурная практика деления 
на «специалистов» и «местных русских», 
сложившаяся в советский период, оказала 
влияние на стратегии позиционирования 
культурной идентичности русских старо-
жилов Монголии со стороны ин-групп. 
В меньшей степени в советский период 
со стороны доминирующей монгольской 
группы использовались практики имено-
вания русских старожилов Монголии ца-
гантанууд (белые), цаган ульдур (потомки 
белогвардейцев) с явно негативно-оценоч-
ной коннотацией. В нарративах местных 
русских репрезентируются единичные 
примеры такого именования: «Русские 
из России называли “белогвардейцами”. 
У меня мама в НКВД работала. Какие 
белогвардейцы-то? До этого у монголов в 
уме-то не было такого. Это потом только 
монголы, глядя на советских специалистов, 
стали нас звать “цаган ульдур”» (Г.  П., 
жен., 78 л.) [Сундуева, Кляус 2024, 43].

В нарративах русских старожилов 
Монголии по отношению к внешним 
практикам социокультурного позицио-
нирования проявляется различная мо-
дальность (я гордился, когда нас называли 
«семеновцами»; ср.: нас всячески унижали, 
обзывали, мол, «семеновцы», у них есть и 
ружья, и пулеметы).

В основе формирования разнообраз-
ных стратегий социокультурного по-
зиционирования со стороны советских 
«специалистов» лежали не только идео
логические, но и фенотипические осно-
вания. Приведем пример восприятия 
фенотипического облика русских Монго-
лии со стороны советских журналистов: 
«Странным образом они отличались от 
всех вокруг. Блондины с азиатскими гла-
зами-миндалинами. Жгуче-черноволосые 
парни с лицами абсолютно славянскими. 
Коренастые ветераны, в полушубках, об-
ликом похожие на крестьян из россий-
ской глубинки. Пожилые женщины и 

малыши. Братья и сестры. Небогато оде-
тые, не очень разговорчивые. Потомки 
смешанных и чисто русских семей; совсем 
разные и все равно похожие друг на дру-
га» [Ярошевский 1990, 26]. 

«Они, советские, нас своими не призна-
вали, хотя мы говорили на русском языке 
без акцента. Впрочем, как и на монголь-
ском. Не признавали нас своими и монголы 
из-за обилия славянских черт. Часть себя 
считали “семеновцами”, а в основном оби-
жалась на это прозвище» (А. Б., жен., 62 г.)  
[ПМА, 2013, Улан-Батор].

Среди современных практик социо-
культурного позиционирования культур-
ной идентичности русских старожилов 
Монголии имеет место позиционирова-
ние себя в качестве монголов при нали-
чии монгольского гражданства и работе в 
государственных учреждениях Монголии: 
«Жить в Монголии по российскому паспор-
ту становится всё труднее и труднее. 
Сейчас мне сложнее, чем раньше, взять кре-
дит в банке. И я, к примеру, не могу купить 
землю. Здесь я чувствую себя скорее ино-
странцем  — больше, чем раньше» (П. В.,  
муж., 56 л.) [Монголия 2012]; «Многие в 
смешанных семьях стараются получить 
монгольское гражданство. Российский па-
спорт не дает никаких привилегий. Про-
грамма переселения не работает» (В. Д., 
муж., 80 л.) [Сундуева, Кляус 2024, 54].

В некоторых нарративах русских ста-
рожилов Монголии репрезентируются 
практика социокультурного позициони-
рования «соотечественниками», в основе 
которых лежат представления о Родине 
Монголии, об Отечестве России, земле ис-
хода: «Есть понятие Родина — это место, 
где ты родился. Есть понятие Отечество. 
Произвел нас один отец. Соотечествен-
ник — это значит от одного отца. И где бы 
мы ни жили, кем бы мы ни были по нацио
нальности  — русские, евреи, буряты,  —  
в войну все объединились. Соотечествен-
ники всегда вставали на защиту своего 
Отечества. Так было и так будет всегда»  
(А. Т., муж., 65 л.) [ПМА, 2012, Улан-Батор].

Итак, структура этнокультурной иден-
тичности русских старожилов Монголии 
характеризуется полнотой идентификаци-



73

РО
С

С
И

Й
С

К
А

Я
 Э

М
И

ГР
А

Ц
И

Я
 В

 М
О

Н
ГО

Л
И

И

онных признаков, а также наличием раз-
нообразных стратегий социокультурного 
позиционирования, обусловленных внеш-
ними факторами. Для них характерна рус-
ская самоидентификация при наличии 
славянского, азиатского, метисного фено-
типов. Разнообразие практик социокуль-
турного позиционирования культурной 
идентичности представляет собой адаптив-
ный процесс приспособления в культурном 
пространстве Монголии, отражающим 
субъективный, внутренний мир человека. 
Социокультурные практики позициониро-
вания культурной идентичности направле-
ны на сохранение базовой идентичности, 
основывающейся на ценностях русской 

культуры. Усложнение структуры куль-
турной идентичности русских старожилов 
Монголии основывается как на строгом 
разграничении с иными картинами мира, 
так и на принятии норм, стилей, образа 
жизни, допустимых в определенных преде-
лах. Внешними факторами, оказывающими 
влияние на стратегии позиционирования 
культурной идентичности представителей 
данной группы, являются синтез наличных 
и санкционированных доминирующим 
обществом способов самоидентификации, 
процессов культурной диффузии и куль-
турных заимствований, характер и тип 
взаимоотношений с культурой доминиру-
ющего сообщества.

Источники и материалы
Байкал 1897 — Байкал: Газета. Троицкосавск 

Забайкальской обл.: Тип. И. А. Лушникова, 1897. 
№ 65. С. 2. URL: https://www.prlib.ru/item/806038 
(дата обращения: 07.09.2025).

Байкал 1904  — Байкал: Газета Троицко-
савск Забайкальской обл.: Тип. И. А. Лушни-
кова, 1904. № 65. С. 2. URL: https://vtome.ru/
jurnali/jgumanitarnie/61138-arhiv-gazety-baykal-
za-1904-god-77-nomerov.html (дата обращения: 
06.09.2025).

Басаев 2015  — Басаев С. «Русский мир» в 
Монголии // ARD. 2015. 5 октября. URL: https://
asiarussia.ru/articles/9338/ (дата обращения: 
06.09.2025).

ГАЗК. Ф. 30 — Государственный архив Забай-
кальского края. Ф. 30. Войсковое хозяйственное 
правление Забайкальского казачьего войска, г. 
Чита (1851–1918). Оп. 3.

ГАЗК. 1(о)-1-10157  — Государственный ар-
хив Забайкальского края. Ф. 1(о). Забайкальское 
областное правление (общераспорядительное 
отделение).

ГАЗК. Р-1111-1-6  — Государственный архив 
Забайкальского края. Ф. Р-1111. Мангутский во-
лостной ревком. Оп. 1-10157. Д. 1.

ГАЗК. Р-1614-1-264  — Государственный ар-
хив Забайкальского края. Ф. Р-1614. Кыринский 
райисполком. Оп. 1. Д. 264.

Монголия 2012  — Монголия. Русские не 
сдаются во время постсоветских перемен. URL: 
http://russian.eurasianet.org/node/59715 (дата об-
ращения: 06.09.2025).

ПМА — Полевые материалы автора. Экспе-
диции 2012–2015 гг.

Птицын 1894 — Птицын В. В. Тамир. Русская 
община на границах Монголии // Вестник Ев-
ропы. 1894. № 12. URL: https://www.vostlit.info/
Texts/Dokumenty/Russ/Burjatia/XIX/Pticyn_V/
text2.htm (дата обращения: 06.09.2025). 

Свечников 1912 — Свечников А. П. Русские в 
Монголии. СПб.: Энергия, 1912.

Ярошевский 1990 — Ярошевский А. Местно-
русские в Монголии» // Эхо планеты. 1990. 5–11 
мая. № 9 (110). С. 26–30.

Исследования
Балдано, Кириченко 2021  — Балдано М. Н., 

Кириченко С. В. Формирование светской систе-
мы образования в Монголии (1920–1930-е гг.) // 
Вестник Бурятского государственного универ-
ситета. Гуманитарные исследования Внутрен-
ней Азии. 2021. Вып. 2. С. 3‒8.998

Барт 2008 — Барт Ф. Этнические группы и 
социальные границы: Социальная организация 
культурных различий. М.: Новое изд-во, 2006. 
(Новые границы).

Бергер, Лукман 1995 — Бергер П., Лукман Т.  
Социальное конструирование реальности: 
Трактат по социологии знания / Пер. Е. Д. Рут-
кевич. М.: Медиум, 1995.

Девятко 2006  — Девятко И. Ф. Методы 
социологического исследования. М.: КДУ, 2006.

Дробижева 1998  — Дробижева Л. М. Соци-
альная и культурная дистанции: Опыт много-
национальной России М.: Ин‑т социологии,  
1998.

Жеребцов 2005 — Жеребцов Г. А. Крестьян-
ские восстания в Забайкалье: (конец двадца-
тых  — начало тридцатых годов двадцатого 
столетия). Чита: [отпеч. в ред.-изд. комплексе 
пресс-центра Судебного департамента в Читин-
ской обл.], 2005.

Жеребцов 2022  — Жеребцов Г.А. Крестьян-
ские восстания в Забайкалье — 2. URL: https://
proza.ru/2022/04/15/26 (дата обращения: 07.09. 
2025).

Константинов, Константинова 2009  — Кон-
стантинов А. В., Константинова Н. Н. Забай-
калье: Ступени истории (1917–1922 годы). Чита: 
Экспресс-изд-во, 2009.



74

Н
ау

чн
ы

й 
ал

ьм
ан

ах
  Т

РА
Д

И
Ц

И
О

Н
Н

А
Я

 К
УЛ

ЬТ
У

РА
  Т

ом
 2

6.
 №

 4
. 2

02
5

Кручкин 2011  — Кручкин Ю. Н. Россияне в 
Монголии // Современная Монголия: Энциклопе-
дический справочник. Улан-Батор: Хас Банк, 2011.

Матвеев 2008 — Матвеев А. М. Русская коло-
ния в Монголии // Ургинские ведомости. 2008. 
№ 10–11. С. 5–10.

Одонтуяа 2023  — Одонтуяа Л. Двуязычие 
и русская диаспора Монголии // Jazyk a kultúra 
číslo. 2023. № 53–54. С. 32–46. 

Парсонс 2002 — Парсонс Т. О социальных си-
стемах. М.: Акад. проект, 2002.

Пушкарёв 2020 — Пушкарёв И. «Дело “Онон-
цев”» // Ононская правда. 2020. 30 октября. С. 2.

Сундуева 2019  — Сундуева Д. Б. Культурная 
идентичность малых этнических групп Восточ-
но-Забайкальского трансграничья. Чита: ЗабГУ, 
2019.

Сундуева, Кляус 2024 — Русские старожилы 
Монголии в воспоминаниях, очерках и фото-
графиях / Сост. Д. Б. Сундуева, В. Л. Кляус. М.: 
ИМЛИ РАН, 2024.

Сухдорж 2016  — Сухдорж Н. Алтантуяа на-
рын 2009 оны «Боловсрол соел туухийн алтан 
хуудасснаа» номын 51-ртал. Улаанбаатар, 2016. 
На монг. яз.

Moghaddam 1988  — Moghaddam F. M. 
Individualistic and collective integration strategies 
among immigrations: Toward a mobility model of 
cultural integration // Ethnic Psychology: Research 
and Practice with Immigrants, Refugees, Native 
Peoples, Ethnic groups and Sojourners. Amsterdam: 
Lisse, 1988. P. 69–77.

© Д. Б. Сундуева, 2025

СВЕДЕНИЯ ОБ АВТОРЕ
Сундуева Д. Б. https://orcid.org/0009-0005-0623-9164
Доктор культурологии, доцент, профессор Забайкальского государственного университета: 
Российская Федерация, 672039, г. Чита, ул. Александро-Заводская,  
д. 30, тел.: +7 (3022) 41-64-44; e-mail: dina-sundueva@yandex.ru

The Ethnocultural Identity of Old-Time Russian Residents  
of Mongolia: Practices and Narratives

Dina B. Sundueva 
(Transbaikal State University: 30, Alexandro-Zavodskaya str.,

Chita, 672039, Russian Federation)

Summary. This article considers the ethnocultural identity the Russian community in Mongolia, 
which is characterized by the completeness of identificatory features as well as by the presence of 
various strategies of socio-cultural positioning that are due to external factors. It discusses the fact 
that the descendants of longtime Russian residents of Transbaikalia who live in Mongolia on a 
permanent basis identify themselves as Russian despite the presence of other Slavic, Asian, and 
mestizo phenotypes. Their diverse socio-cultural positioning practices used for cultural identification 
reflect the subjective, inner world of man in Mongolia’s cultural space. Analysis of their narratives 
shows that these practices are aimed at preserving a basic identity based on the values of Russian 
culture. It establishes that the complex structure of the cultural identity of Russians in Mongolia is 
based both on its strict separation from other worldviews and on the acceptance of other norms, 
styles, and lifestyles, within certain limits. The external factors influencing the cultural identification 
of the Russian community of Mongolia are a synthesis of the ways of self-identification, cultural 
diffusion and borrowing that are available and sanctioned by the dominant society, and reflect the 
nature of the Russians’ relationship with the culture of that society.  

Key words: Russian community in Mongolia, ethnocultural identity, ethnic self-identification, 
socio-cultural positioning practices, narratives.

Acknowledgements. The study was carried out within the framework of RFS project 
No.  23‑18-00478, “Russian Mongolia. A Comprehensive Study of Culture in a Non-Ethnic 
Environment (Folklore, Ritual Traditions, Language)”.

Received: September 16, 2025.
Date of publication: December 25, 2025.



75

РО
С

С
И

Й
С

К
А

Я
 Э

М
И

ГР
А

Ц
И

Я
 В

 М
О

Н
ГО

Л
И

И

For citation: Sundueva D. B. The Ethnocultural Identity of Old-Time Russian Residents 
of Mongolia: Practices and Narratives. Traditional Culture. 2025. Vol. 26. No. 4. Pp. 64–75. 
In Russian.

DOI: https://doi.org/10.26158/TK.2025.26.4.005

References
Baldano M. N., Kirichenko S. V. (2021) 

Formirovanie svetskoi sistemy obrazovaniya v Mon
golii (1920–1930-e gg.) [Formation of the Secular 
Education System in Mongolia (1920–1930s)]. 
Vestnik Buryatskogo gosudarstvennogo universiteta. 
Gumanitarnye issledovaniya Vnutrennei Azii [Bulletin 
of Buryat State University. Humanitarian Research on 
Inner Asia]. 2021. Iss. 2. Pp. 3‒8. In Russian.

Bart F. (ed.) (2006) Etnicheskie gruppy i so
tsial’nye granitsy: Sotsial’naya organizatsiya kul’
turnykh razlichii [Ethnic Groups and Social 
Boundaries: The Social Organization of Cultural 
Differences]. Moscow: Novoe izd-vo. In Russian.

Berger P., Lukman T. (1995) Sotsial’noe 
konstruirovanie real’nosti. Traktat po sotsiologii 
znaniya [The Social Construction of Reality.  
A Treatise on the Sociology of Knowledge]. Transl. 
by E. D. Rutkevich. Moscow: Medium. In Russian.

Deviatko I. F. (2006) Metody sotsiologicheskogo 
issledovaniya [Methods of Sociological Research]. 
Moscow: KDU. In Russian.

Drobizheva L. M. (1998) Sotsial’naya i kul’tur
naya distantsii: Opyt mnogonatsional’noi Rossii 
[Social and Cultural Distances: The Experience of 
Multinational Russia]. Moscow: Institut sotsiologii. 
In Russian.

Konstantinov A. V., Konstantinova N. N. 
(2009) Zabaikal’e: Stupeni istorii (1917–1922 gody) 
[Zabaikalie: Stages of History (1917–1922)]. Chita: 
Ehkspress-izdatel’stvo Zabajkal’e: Stupeni istorii. 
In Russian.

Kruchkin, Yu. N. (2011) Rossiyane v Mongolii 
[Russians in Mongolia]. In: Sovremennaya Mon
goliya. Entsiklopedicheskii spravochnik [Modern 
Mongolia. Encyclopedic Reference Book]. Ulan-
Bator: Khas Bank Russians in Mongolia. In Russian.

Matveyev A. M. (2008) Russkaya koloniya v 
Mongolii [The Russian Colony in Mongolia]. Urginskie 
vedomosti [Urga Gazette]. 2008. No. 10–11. Pp. 5–10. 
In Russian.

Moghaddam F. M. (1988) Individualistic 
and Collective Integration Strategies among 
Immigrations: Toward a Mobility Model of Cultural 
Integration. In: Ethnic Psychology: Research and 
Practice with Immigrants, Refugees, Native Peoples, 
Ethnic groups and Sojourners. Amsterdam: Lisse. 
Pp. 69–77. In English.

Odontuya L. (2023) Dvuyazychie i russkaya 
diaspora Mongolii [Bilingualism and the Russian 
Diaspora in Mongolia]. Jazyk a kultúra číslo. 2023. 
No. 53–54. Pp. 32–46. In Russian.

Parsons T. (2002) O sotsial’nykh sistemakh [On 
Social Systems]. Moscow: Akademicheskii proekt. 
In Russian.

Pushkarev I. (2020) «Delo “Onontsev”» [The 
Onontsy Affair]. Ononskaya pravda [Ononskaya 
Pravda Newspaper]. 2020. October 30. P. 2. In Russian.

Sundueva D. B. (2019) Kul’turnaya identichnost’ 
malykh ehtnicheskikh grupp Vostochno-Zabai
kal’skogo transgranich’ya [Cultural Identity of Small 
Ethnic Groups of the East Trans-Baikal Border]. 
Chita: ZaBGU. In Russian.

Sundueva D. B., Klyaus V. L. (comp.) (2024) 
Russkie starozhily Mongolii v vospominaniyakh, 
ocherkakh i fotografiyakh [Russian Old-Timers of 
Mongolia in Memoirs, Essays, and Photographs]. 
Moscow: IMLI RAN. In Russian. 

Sukhdorj N. (2016) Altantuyaa naryn 2009 
ony «Bolovsrol soel tuukhiin altan khuudassnaa» 
nomyn 51-rtal [2009 Book “Education and Culture 
in the Golden Pages,” 51]. Ulaanbaatar: Altantuya’s. 
In Mongolian.

Zherebtsov G. A. (2005) Krest’yanskie 
vosstaniya v Zabaikal’e: (konets dvadtsatykh — 
nachalo tridtsatykh godov dvadtsatogo stoletiya) 
[Peasant Uprisings in Transbaikalia (The Late 1920s 
and Early 1930s)]. Chita. In Russian.

Zherebtsov G. A. Krest’yanskie vosstaniya v 
Zabaikal’e  — 2 [Peasant Uprisings in Transbai
kalia  —  2]. URL: https://proza.ru/2022/04/15/26 
(accessed data: 07.09.2025). In Russian.

© D. B. Sundueva, 2025

This is an open access article distributed 
under the Creative Commons Attribution 4.0 
International (CC BY4.0)

ABOUT THE AUTHOR
Dina B. Sundueva https://orcid.org/0009-0005-0623-9164
E-mail: dina-sundueva@ yandex.ru
Tel.: +7 (3022) 41-64-44
30, Alexandro-Zavodskaya str., Chita, 672039, Russian Federation
DSc in Cultural Science, Lecturer, Professor, Transbaikal State University


